
  

 

 

 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS (UFMG) 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO (FAE) 

FORMAÇÃO INTERCULTURAL PARA EDUCADORES INDÍGENAS (FIEI) 

CIÊNCIAS SOCIAIS E HUMANIDADES (CSH) 

 

 

A juventude Xakriabá: Tecendo a história nas entrelinhas do 

tempo e no reativamento da memória. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GRADUANDO:  

EDVAN SRÊWAKMÕWÊ XAKRIABÁ 

 

BELO HORIZONTE 

2021 



 

Edvan Srêwakmõwê Xakriabá 

 

 

 

A juventude Xakriabá: Tecendo a história nas entrelinhas 

do tempo e no reativamento da memória. 

 

 

 

 

Percurso acadêmico apresentado à Universidade 

Federal de Minas Gerais como requisito para 

obtenção do título de Licenciado em Ciências 

sociais e Humanidades, pelo curso de Formação 

Intercultural de Educadores Indígenas 

FIEI/FAE/UFMG. 

Orientadora: Profa. Drª. Ana Gomes 

Coorientadora: Profa. Ma. Célia Xakriabá 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BELO HORIZONTE 

2021  



AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço primeiramente a Waptokwazaure por ter me concedido saúde, força, sabedoria 

e me permitir chegar até aqui. Expresso aqui a minha imensa gratidão àqueles que direta, 

ou indiretamente contribuíram na realização desse trabalho. Ao meu povo Xakriabá que 

nunca desistiu de sua luta para que nós pudéssemos hoje estar ocupando e nos 

empoderando desse lugar de fala.  

Ao Conselho Interno de Caciques e Lideranças atual e todos aqueles que já fizeram a 

transição deste mundo para outro, que através de suas lutas proporcionaram que 

demarcássemos o espaço das universidades e vários outros espaços. Aos anciões por suas 

vastas sabedorias.  À juventude Xakriabá e em geral às juventudes indígenas pelo 

compromisso de assumir a luta de seus antecessores, descontruindo ideias equivocadas e 

tomando pra si o papel de protagonizar e contar suas próprias versões da história.  

Gratidão à minha família que se fez sempre presente me apoiando, em especial ao meus 

pais, José Fiúza liderança da minha aldeia, que contribuiu diretamente com sua sabedoria, 

suas histórias de luta e resistência, à minha mãe Durvalina por sua bravura, no sentido de 

ser uma mulher guerreira, pois tanto ela, quanto meu pai sempre compartilharam o pouco 

que tinham com seus filhos.  Aos meus 6 irmãos, Jorlã, Dulciano, Aparecida, Jair, Yara 

e José Filho, pela parceria, pela união, companheirismo e por acreditar na minha 

capacidade de vencer mais essa etapa da minha vida. À minha Tia Chica que sempre foi 

uma segunda mãe para mim e meus irmãos. À minha esposa Janaíne e minha “pequena” 

filha Tka Wirê Xakriabá por estar sempre comigo tornando meus dias melhores. 

A todo grupo FIEI, aos professores pela preocupação conosco, pelo carinho, pela 

transmissão de seus conhecimentos a nós, pela paciência. Todos se tornaram muito 

especiais, mas não poderia de deixar de lembrar o nome do coordenador da turma CSH, 

Pedro Rocha que não mediu esforços para nos guiar nessa jornada, o cara que quebrava 

o clima pesado de toda aula, todo momento com sua paciência e leveza na sua fala e no 

seu modo de agir. Aos bolsistas de todas turmas que tinham o papel de nos auxiliar, mas 

a meu ver, já são professores e nos deram toda assistência possível. Aproveito para 

expressar aqui gratidão a Victória Carolina, bolsista da turma CSH, que me ajudou na 

formatação final deste trabalho. 



À minha orientadora Ana Gomes e coorientadora Célia Xakriabá por me ampararem em 

todos os momentos, me proporcionando trilhar esse caminho, lapidando as minhas ideias 

e tornando esse trabalho possível. A todo grupo que compunha o Colegiado do FIEI, ao 

qual serei eternamente grato por ter participado praticamente durante toda minha 

trajetória na universidade. À secretaria através da Luciana, que nos atendia com tamanha 

gentileza.   

Às turmas CVN, LAL, MATEMÁTICA, em especial a todos os meus amigos irmãos da 

turma CSH, parentes Pataxó, Maxakali e meus conterrâneos Xakriabá. Podem ter certeza 

que vocês não irão ficar apenas na memória e sim na história. Se o fim deste ciclo nos 

separa, a continuação da jornada da luta nos proporcionará reencontros. Gratidão por 

partilhar a sabedoria de vocês, as suas histórias, em todos os momentos, isso agregou não 

só na minha formação profissional, mas também na formação de vida. 

Se através das minhas palavras eu esqueci de citar alguém peço desculpas, mas de toda 

forma, sintam se todos agradecidos, pois não tenho palavras suficiente para expressar o 

quão grande é minha felicidade por ter percorrido esse caminho com todos vocês. 

 

Waitê warõ wawê ahiantã kbure!  

Ariantã kankehe akwã! 

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 



 

RESUMO 

 

O presente trabalho busca compreender os processos organizacionais da Juventude 

Xakriabá diante dos enfrentamentos, buscando traçar novas estratégias de luta para se 

fortalecer. A proposta é também apresentar elementos empíricos sobre como a juventude 

tem conquistado espaço de ação e elaboração de propostas que visam fortalecer o coletivo 

nas caminhadas, principalmente no que diz respeito às retomadas do restante do território 

tradicional Xakriabá. Nesse sentido, busquei destacar o compromisso da juventude 

reafirmado frente aos pilares da luta e sua resistência em assumir fortalecer as nossas 

bases e elucidar, por meio do reativamento da memória, os fatos históricos da luta do 

povo Xakriabá. 

 

PALAVRAS CHAVE: Juventude Xakriabá, Retomadas, Reativamento da Memória, 

Luta Indígena, Resistência Indígena. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

LISTA DE SIGLAS E ABREVIATURAS 

 

ATL: Acampamento Terra Livre 

E.E.: Escola Estadual  

FUNAI: Fundação Nacional do Índio 

MG: Minas Gerais 

TIX: Terra Indígena Xakriabá 

TCC: Trabalho de Conclusão de Curso 

UFMG: Universidade Federal de Minas Gerais 

FIEI: Formação Intercultural Para Educadores Indígenas 

LAL: Línguas, Artes e Literatura 

CVN: Ciências da Vida e da Natureza 

CSH: Ciências Sociais e Humanidades 

FAE: Faculdade de Educação 

ASB: Auxiliar em Saúde Bucal 

BH: Belo Horizonte 

RURAL MINAS: Fundação Rural Mineira 

CODEVASF: Companhia de Desenvolvimento do Vale do São Francisco 

CIMI: Conselho Indigenista Missionário 

CAA-NM: Centro de Agricultura Alternativa do Norte de Minas 

UFPA: Universidade Federal do Pará 

CTL: Coordenação Técnica Local 

 



 

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1: Edvan Srêwakmõwê Xakriabá – Foto: Jair Silva Xakriabá. ____________ 10 

Figura 2: Edvan Srêwakmõwê Xakriabá, fazendo pintura corporal de urucum e jenipapo 

 ___________________________________________________________________ 22 

Figura 3: Barragem na Aldeia Itapicuru, divisa entre a Terra Indígena Xakriabá São João 

das Missões e Manga  __________________________________________________ 28 

Figura 4: Barragem na Aldeia Itapicuru vista de cima ________________________ 29 

Figura 5: Mapa da Terra Indígena Xakriabá, Xakriabá-Rancharia, área reivindicada em 

estudo e arredores _____________________________________________________ 31 

Figura 6: Casa do Cacique Rosalino que estava em construção _________________ 34 

Figura 7: E.E Indígena Bukikai, Aldeia Itapicuru ____________________________ 40 

Figura 8: Aikte Xakriabá (Crianças Xakriabá) no movimento em memória dos mártires 

na aldeia Itapicuru ____________________________________________________ 49 

Figura 9: Faixa de aviso no acesso aldeia Itapicuru, representando uma das primeiras 

ações realizada _______________________________________________________ 56 

Figura 10: Um dos grupos de guerreiros Xakriabá atuando nas barreiras _________ 57 

Figura 11: Cronograma de Monitoramento Escola Bukikai – Barreira Acesso Aldeia 

Itapicuru. ____________________________________________________________ 59 

Figura 12: Cronograma de Monitoramento Escola Mambuka – Barreira Acesso Aldeia 

Itapicuru. ____________________________________________________________ 60 

Figura 13: Representação da ficha usada na coleta de dados do Monitoramento. ___ 61 

Figura 14: Experiência teste para aplicação das fichas do Monitoramento Comunitário 

Xakriabá ____________________________________________________________ 62 

Figura 15: Representação da planilha utilizada para lançamentos de dados do 

Monitoramento Comunitário. ____________________________________________ 63 

Figura 16: Boletim informativo da Terra Indígena Xakriabá ___________________ 64 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



SUMÁRIO 
 

 

INTRODUÇÃO ............................................................................................................ 10 

Breve história que meu pai e tios contam sobre desafios e dificuldades durante a 

infância .................................................................................................................... 12 

A escola e as conquistas na educação ..................................................................... 15 

Cursos durante minha trajetória escolar e o FIEI .................................................... 16 

CAPÍTULO 1. ASPECTOS GERAIS SOBRE A TERRA INDÍGENA XAKRIABÁ 

E AS SUCESSIVAS INVESTIDAS SOBRE O TERRITÓRIO: IDENTIDADE E 

LUTA ............................................................................................................................. 21 

1.1 – Processo histórico sobre o Território Indígena Xakriabá .................................. 23 

1.2 - Barragem Itapicuru: Pensando a disputa histórica pelos recursos hídricos ........ 27 

1.3 - Descrição do território: Mapa sobre o território ................................................. 30 

1.4 – Dazakru Wdêwairõwaktû are Durkwa ............................................................... 33 

CAPÍTULO 2 – JUVENTUDES INDÍGENAS: DAS CONCEPÇÕES SOBRE O 

TERMO AOS DESAFIOS DO MUNDO CONTEMPORÂNEO ............................ 36 

2.1 – Conceito “Juventude” no território Xakriabá: Uma visão acerca do termo até as 

concepções atuais ........................................................................................................ 36 

2.2. Mobilização e participação da juventude Xakriabá na luta pelos múltiplos 

territórios ..................................................................................................................... 38 

2.3. Desafios das “juventudes indígenas” no mundo contemporâneo ........................ 41 

2.4. Tecnologia como ferramenta de luta: Descolonizando mentes e demarcando 

mundos ........................................................................................................................ 44 

CAPÍTULO 3 – “NÓS SOMOS PORQUE NOSSOS MAIS VELHOS FORAM” 46 

3.1. Dia 12 de fevereiro: Luta, memória e resistência do povo Xakriabá................... 46 

José Nunes Xacriabá ..................................................................................................... 47 

Lamento a perda do meu pai ......................................................................................... 47 

3.2. “Ou nós vamos para a luta, ou a luta vai até nós”................................................ 50 

3.3. Primeiro encontro da juventude Xakriabá ........................................................... 51 

Reunião da Juventude Xakriabá, Caciques e Lideranças ........................................ 53 

Aldeia Prata 19/07/2021 13 horas da tarde ............................................................. 53 

Local: Casa da liderança da aldeia Prata, Sr. Valdemar.......................................... 53 

CAPÍTULO 4 – BARREIRA, MONITORAMENTO E ENFRENTAMENTO NO 

CONTEXTO DA PANDEMIA.................................................................................... 55 

4.1. As principais ações frente à ameaça da COVID-19 ............................................ 55 

4.2. Monitoramento comunitário na Terra Indígena Xakriabá ................................... 58 



Figura 11: Cronograma de Monitoramento Escola Bukikai – Barreira Acesso 

Aldeia Itapicuru. ........................................................................................................... 59 

Figura 13: Representação da ficha usada na coleta de dados do Monitoramento. 61 

4.3. Resultados obtidos ............................................................................................... 65 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ....................................................................................... 67 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS ....................................................................... 68 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



10 
 

 

INTRODUÇÃO 
 

Figura 1: Edvan Srêwakmõwê Xakriabá – Foto: Jair Silva Xakriabá. 

 

Eu sou Edvan Srêwakmõwê Xakriabá, sou membro do Povo Indígena Xakriabá e 

tenho 24 anos, nasci na aldeia Brejo. Tenho 6 irmãos, 2 mulheres e 4 homens. Comecei a 

estudar com 5 anos de idade na escola da minha aldeia (Itapicuru) no ano de 2002, com 

professores aqui mesmo da aldeia. A escola da minha aldeia era um dos anexos da Escola 

Bukimuju localizada na aldeia Brejo Mata Fome. Em meio à dedicação e aos estudos, 

meus pais delegavam algumas tarefas para nós, como trabalhar na roça, cuidar dos 

animais, coletar frutos, cuidar de alguns afazeres de casa, dentre outros. 

De acordo com as narrativas dos mais velhos, o povo Xakriabá tinha como forma 

de subsistência a caça, a pesca, o plantio de pequenos roçados e principalmente a coleta 

de frutos. Nossa língua pertence ao tronco linguístico Macro-jê, com a subdivisão Akwê 

juntamente as línguas dos povos Xavante e Xerente. Tratados como a família linguística 

Jê, são considerados povos parentes, já que no passado podem ter formado um só povo 

até que houve a divisão ao longo do tempo. 



11 
 

O povo Xakriabá tem como protetora a Yah Yah Caboca, nossa avó, figura que 

rege os aspectos cosmológicos do nosso povo e é também a dona das matas, protetora do 

território, guardiã de todos os segredos do nosso povo. 

 

[...]espírito protetor que vagueia pela mata em forma de onça pintada, e 

que se transforma em “índia” para se misturar com o povo Xakriabá nos 

momentos de reza e oração. Ela se apresenta para pessoas que realmente 

merecem vê-la, como líderes espirituais como pajé, e fica invisível aos 

olhos dos estranhos e pessoas que não a mereçam. ABREU, Werly 

Pinheiro (Dogllas), 2018, p, 11. 

 

 

A Yah Yah Caboca é capaz também de se transformar em outros bichos. Os mais 

velhos contam que ela é “encantada” e que nem todos conseguem vê-la, mas que acima 

de tudo devemos respeitá-la, caso contrário seremos cobrados por nossa desobediência. 

Agradar a nossa protetora com algumas oferendas também fortalece esse vínculo. 

Somente as pessoas realmente preparadas conseguem invocá-la através dos rituais 

Xakriabá. 

Nascido precisamente em 18 de maio de 1997. Como dizem por aqui, sou um 

“jovem” liderança. Sou filho de liderança indígena atuante desde muito jovem. Aprendeu 

a ler e escrever em casa de família num curto período de tempo, pois diante de tanta 

dificuldade foi preciso fazer escolhas ao longo de sua trajetória, até mesmo pelo fato de 

que na época não haviam escolas na região, nem mesmo o território havia sido demarcado 

ou homologado. Mas a sabedoria dos nossos anciões e a força dos encantados era/é o que 

fortalece o coletivo do nosso povo, suprindo a ausência daquilo que não temos.  

Minha mãe por sua vez é dona de casa, não frequentou a escola, porém é 

conhecedora da ciência, da sabedoria tradicional que é o que temos de mais valor, pois 

apesar do conhecimento ocidental ter moldado muitos conceitos daquilo que 

consideramos valoroso para nós, a nossa essência de acreditar e valorizar o que nos é 

passado pelos nossos “troncos velhos” permanece.  

Muito me orgulho por ser neto de importante sábio do meu povo, Vicente e Olívia 

(in memoriam) que nasceram, cresceram e residiam em uma das aldeias onde houve um 

dos maiores conflitos da luta pela terra e pelo direito à vida e tinham como marca de sua 

cultura: a sabedoria, o espiritualismo e a forte ligação com os nossos encantados como 

marca de sua identidade.  

Aqui nesta breve apresentação me refiro aos meus avós maternos primeiramente 

pelo fato de eu ter tido a oportunidade de conhecê-los e aprender muita coisa com eles, 



12 
 

mas sinto também a necessidade de deixar registrado os nomes dos meus avós paternos, 

Florêncio e Patrocínia (in memoriam), ambos nascidos neste território. Apesar de ter 

aprendido com eles diretamente, a história de vivência deles contada por meu pai e tios é 

algo que me inspira. Meu pai conta que eles foram grandes troncos de sabedoria e 

resistência. Viviam mais do cultivo de suas roças, coleta de frutos e da troca de 

“mercadorias” com os vizinhos e da pesca em alguns pontos. Não existia mercado de 

venda interno na época. 

 

Breve história que meu pai e tios contam sobre desafios e dificuldades 

durante a infância 

 

O meu pai, tios e tias relatam que no ano de 1952 o território passava por uma 

grande seca e que meus avós falavam que quando começava uma grande seca como a que 

estavam passando, durava no mínimo sete anos até que a chuva voltasse ao normal. Neste 

respectivo ano supracitado, meus avós com todos os seus filhos tiveram que se mudar de 

onde moravam, um lugar que compreendia como vegetação principal o cerrado, para um 

lugar próximo à região de Miravânia, também com praticamente o mesmo tipo de 

vegetação, porém com mais água, pois havia várias nascentes. Este lugar se chama 

Mamona, cabeceira do rio Japoré.  

Esse pequeno pedaço de terra para onde se mudaram, era uma terra arrendada com 

um fazendeiro, mais propícia para o cultivo, pois tinha mais água, o que o povo aqui 

chama pelo nome de “embrejado”. A família do meu pai entrou em um acordo com o 

fazendeiro sobre o arrendamento da terra, onde 1/3 (um terço) do que era produzido seria 

do fazendeiro “dono da terra”.  

Eles plantavam arroz, milho, batata, mandioca, feijão, abóbora, melancia, dentre 

outros, além de produzir farinha, rapadura e coletar frutos do cerrado. Passados 

aproximadamente dez anos, o fazendeiro já não disponibilizava mais terras para a família 

fazer o plantio, permanecendo apenas no espaço que já tinham cultivado. Isso dificultou 

um pouco a situação, pois segundo meu pai, não dava para cultivar apenas em um espaço 

por vários anos, já que a terra precisa de descanso, caso contrário, a terra fica fraca, 

consequentemente produzindo menos ou tornando-se improdutiva. 

Foram dez longos anos, até que em meados do ano de 1962, Pedro de Gerome, 

que era o “chefe” das terras considerada tradicionais dos Xakriabá, foi visitar a família. 



13 
 

Segundo meu pai, Pedro teria ido chamar os meus avós juntamente com toda a família 

para voltar para as terras dos Xakriabá, pois o povo estava aumentando, começando a 

ficar apertada e invadida por fazendeiros, latifundiários e grileiros de terra.  

Somente no início do ano de 1964 a família dos meus avós retornara para o 

território, desta vez para uma outra região do território onde a vegetação predominante 

era a mata seca, lugar onde residem até hoje. Nesta época, a chuva já tinha voltado ao 

normal e foi quando as lutas se intensificaram pela retomada do território. 

Sempre estive inserido no contexto educacional tradicional e no fortalecimento da 

cultura desde a minha tenra idade, a partir da minha família, lideranças e anciões do meu 

povo.  Aos poucos com o passar do tempo, ouvindo histórias da luta de várias pessoas do 

meu povo, principalmente dos familiares, mais despertava em mim o desejo de seguir os 

passos, os ensinamentos daqueles que me inspiravam.  

Sempre admirei a história de luta pelo qual meu povo resistiu até hoje e, no meu 

pensamento, assumir esse compromisso de seguir firme com essa resistência é algo que 

irá inspirar vários outros futuramente. Como diz o sábio liderança Sr. Valdemar Xakriabá: 

“Nós mais velhos, não deixamos nada de valor material para nossos filhos. Na nossa falta, 

o que resta e fica de herança é a luta; e essa, ela nunca acaba”. 

Sou o terceiro de sete filhos dos meus pais. Moro na Aldeia Itapicuru (Dazakru 

Wdêwairõwaktû), aldeia antigamente chamada pelo nome de aldeia Sapé (Dazakru 

Durkwa), comunidade que está localizada próximo à margem esquerda do Rio São 

Francisco no município de São João das Missões, extremo Norte de Minas Gerais. A 

aldeia na qual eu moro situa-se no limite/fronteira da Terra Indígena Xakriabá. De um 

lado aldeia Itapicuru – São João das Missões; do outro uma comunidade chamada Alto 

Tamarindo – Manga MG. Pelo fato da minha aldeia fazer divisa com o lado não indígena 

algumas coisas dificultam, como no processo de conter a disseminação de bebidas 

alcoólicas, entrada de pessoas estranhas, livre acesso a diversos tipos de jogos, dentre 

outras dificuldades na qual nos deparamos. 

A aldeia Sapé que eu cito foi palco de um dos maiores conflitos da luta pela terra 

protagonizado pelos indígenas Xakriabá contra fazendeiros, latifundiários e grileiros de 

terra. Destaco que não era só a luta pela terra, mas também pelo direito de existir/subsistir 

mantendo sua cultura, crenças e modos de vida próprio. O ápice desses conflitos ocorreu 

no dia 12 de fevereiro de 1987, quando fazendeiros e grileiros de terra invadiram a 

residência do Cacique Rosalino às 2 horas da madrugada empunhando armas de fogo, 

dentre vários outros tipos de armamentos. Nesse ataque acabaram assassinando três 



14 
 

indígenas: Rosalino Gomes de Oliveira (Cacique), Manuel Fiúza da Silva e José Pereira 

Santana. Esse acontecimento posteriormente culminou na conquista de parte do território 

de origem, aproximadamente 46.000 hectares, o que representava apenas 30% do 

território tradicional do povo Xakriabá. Mais tarde, no de 2003 foi acrescentada uma outra 

área de aproximadamente 7.000 hectares, totalizando 53.000 hectares demarcados e 

homologados. 

Ressalto ainda que, embora eu tenha destacado a aldeia Sapé como um dos 

principais pontos centrais na luta Xakriabá, episódios semelhantes e marcantes que 

aconteceram ao longo dos tempos, também causaram muitos impactos nos modos de “ser 

e viver” Xakriabá. Muitos desses episódios de certa forma moldaram alguns aspectos do 

nosso povo, seja ele pelo que nos foi dado/imposto, ou pelo que nos foi retirado.   

Nasci 8 anos após a chacina que aconteceu no ano de 1987. Falar deste fato 

marcante é algo que me desafia, tanto pelo fato de eu ainda nem sequer ter nascido na 

época, quanto pela nostalgia que adentra sobre mim em tocar em um assunto marcado de 

forma trágica. Foi uma perda irreparável de guerreiros do meu povo. Uma perda familiar 

que, por ironia do destino, impediu que eu tivesse a oportunidade de conhecer aqueles 

que a todo momento sabiam do perigo que seria defender seus direitos, mas mesmo diante 

de todas as ameaças, não se esquivaram da luta.  

Na minha infância muito me surpreendi com algumas descobertas e por muitas 

coisas que minha família me apresentava sobre a cultura e tradições do meu povo. Na 

escola, nas aulas de Cultura especificamente, me adentrei a fundo na produção de 

pequenos artesanatos, nos traços do grafismo Xakriabá e seus significados e ao passo em 

que fazia novas descobertas, mais o meu interesse em conhecer coisas novas despertava 

em mim. Produzir pequenos artesanatos também é uma das especialidades do meu pai, 

deste modo essa introdução partia dos ensinamentos de casa. 

Desde muito cedo meu pai e minha mãe instruíram a mim e meus irmãos como 

era o ser Xakriabá, como num processo de iniciação, mostrando tudo que precisávamos 

ver ou participar. Mas nos proibiam de algumas coisas, pois diziam eles que ainda não 

tínhamos idade para conhecer tais “coisas” e que no momento certo iriam nos apresentar 

algo que talvez nem veríamos, mas quem tivesse boa espiritualidade poderia sentir e ver. 

Isso se dava de forma espontânea principalmente ao redor das fogueiras. São 

ensinamentos que vem de berço. 

Lembro-me como se fosse hoje, mesmo muito pequeno ainda na época... muitas 

vezes presenciei a visita do saudoso cacique Rodrigão em casa. Naquilo surgia muitas 



15 
 

coisas com a honrosa presença do cacique, mas não podíamos presenciar alguns 

momentos. Com o tempo, meu pai mostrou que melhor do que o anseio de ver aquilo que 

de certa forma é invisível para quem não está preparado espiritualmente, é poder se 

fortalecer de corpo e espírito e sentir a energia positiva dos encantados em nós quando se 

estiver realmente preparado.   

Hoje moro com minha esposa, tenho seis irmãos, são eles: o Jorlã, o Dulciano, a 

Aparecida, o Jair, a Iara e o José Filho que é meu irmão caçula. Atualmente trabalho como 

Professor Bibliotecário na escola da minha aldeia, onde faço um pouco de tudo, desde 

organizar e guardar os livros a ajudar os professores dando aulas de reforço para os alunos 

que têm sérias dificuldades de aprendizagem. Faço parte de várias organizações internas, 

por exemplo: Colegiado Escolar, Associação Comunitária, Conselho de Saúde Local e 

também do Grupo de Jovens Indígenas Xakriabá, no qual sou um dos representantes e 

mobilizador. 

Bem... São muitas as memórias, posso dizer que minha infância foi ótima desde 

as coisas boas que aconteceram, até as mais desagradáveis, porém agradeço muito pelo 

que vivi durante a minha infância e tenho tido a oportunidade de vivenciar até hoje. Meus 

pais, minha tia nunca me davam mais ou menos, sempre o suficiente. Então não fui criado 

com regalias, eles me ensinaram a viver a partir das práticas culturais do meu povo, tais 

como plantar, coletar, fazer artesanato, pescar dentre outras responsabilidades que cabe 

uma criança indígena Xakriabá. As coisas boas eu aproveitei bastante e as coisas ruins e 

dificuldades eu superei.  

 

A escola e as conquistas na educação 

 

 A escola em que iniciei minha educação escolar foi construída na década de 80 

na aldeia Itapicuru, mais precisamente no ano de 1981, ainda sob a jurisdição do 

município de Itacarambi e inaugurada apenas no ano seguinte, 1982. Foi a primeira escola 

construída dentro do Território Xakriabá, sendo ela sustentada pela administração 

municipal. Nessa época a terra ainda se encontrava fragilizada pelos constantes ataques 

de fazendeiros, latifundiários e grileiros de terra, sendo um dos principais patrocinadores 

dessas invasões e ataques naquela época, o atual prefeito de Itacarambi, que inclusive 

dizia ter direitos sobre as terras do povo Xakriabá.   



16 
 

A estrutura da escola construída à base de alvenaria resiste ao tempo até hoje. 

Apesar de a escola ter sido construída na época em que até mesmo a terra estava em 

processo de homologação, vários conflitos aconteciam frequentemente. Os indígenas 

Xakriabá viam na educação escolar uma forma de se revolucionar diante do cenário em 

que se tinha, apesar de todo corpo docente da escola ser regido por pessoas não indígenas.  

Na década de 90 – depois de ter acontecido o grande massacre dos indígenas 

Xakriabá no ano de 1987, culminando na morte de três indígenas, com a emancipação do 

município de São João das Missões, a escola passou para competência estadual, e era 

dirigida pelo ex-prefeito José Nunes. Foram tempos de reconstrução, em que o Povo 

Xakriabá conseguiu o Magistério Indígena com a parceria da UFMG e a luta árdua, 

passando a ter toda equipe própria com pessoas da comunidade que atuavam nas escolas 

indígenas. Começava ali uma nova etapa da educação dentro território Xakriabá e para o 

povo Xakriabá. 

A escola atualmente é estadual, assim como todas as escolas construídas 

atualmente dentro do território. Foi uma grande conquista para que as escolas Xakriabá 

passassem a ser competência do Estado, assim como todas as escolas indígenas de Minas 

Gerais, pois até então a escola passou muitos anos num processo de dominação e 

aculturação em relação aos povos indígenas. A educação escolar indígena e diferenciada 

teve início no de 1997, com a persistência de professores Xakriabá que ainda estavam em 

processo de formação pelo Magistério Indígena. 

 

Cursos durante minha trajetória escolar e o FIEI 

 

Pensando em agregar mais na minha formação, fui motivado pelos meus 

familiares, colegas e até mesmo professores a fazer alguns cursos quando ainda cursava 

o ensino médio. Um desses cursos foi o de informática. Iniciei esse curso no ano de 2013 

e concluí em 2014. Se estendeu por 1 ano e dois meses. Fazia o curso duas vezes por 

semana durante o dia e estudava a noite. O curso era na cidade de São João das Missões. 

Minha tia pagava o curso pra mim, pois meu pai não conseguia arcar com os custos. 

Final de 2014 eu me formei no ensino médio e com isso já conseguia vislumbrar 

vários caminhos a seguir. Em 2015 logo após ter me formado, ingressei num curso de 

ASB (Auxiliar em Saúde Bucal). O curso se estendeu por seis meses. Nesse mesmo ano 

fiz pela primeira vez a prova para ingresso no FIEI, mas para minha frustração não fiquei 



17 
 

entre os classificados. Em meados de 2015, surgiu uma vaga de professor bibliotecário 

na escola sede recém criada na minha aldeia.  

Naquela oportunidade, a exigência para ocupar o cargo, era ser formado no 3º ano 

do ensino médio e ter pelo menos um curso de informática. Só eu e uma moça que 

estávamos aptos a assumir o cargo, porém a moça estava com problemas de saúde e como 

eu já acompanhava muitos movimentos dentro e fora do território, conhecido pelas 

lideranças, coloquei meu nome para apreciação e fui indicado a assumir mais uma 

responsabilidade. 

Tudo foi acontecendo muito rápido. Nessa época eu já acompanhava vários 

movimentos aqui no território e fora também. No ano de 2016 voltei a tentar ingresso no 

FIEI, novamente sem sucesso. No de 2017 fiz minha inscrição novamente, pois sabia que 

o ingresso na universidade, especialmente no FIEI, iria contribuir muito na minha 

formação docente, como pessoa e agregar o conhecimento advindo através da 

interculturalidade proporcionada pelo curso, era e é algo que sempre quis.  

Pensando nessa oportunidade, consegui ingressar no FIEI e na área de 

conhecimento que mais me agrada, as Ciências Sociais. Em primeiro momento, quem me 

parabenizou primeiro foram os meus professores, com quem estudei durante vários anos 

e muitos deles naquele momento já tinha se tornado também meus companheiros de 

trabalho. Foi algo que marcou minha vida e continua marcando de forma espetacular. 

Após ingresso no FIEI, muitas coisas novas foram aparecendo. A organização por 

detrás das viagens a BH e a própria forma de como os estudantes Xakriabá se 

organizavam ao chegar no hotel e na faculdade, algo que até então era desconhecido por 

mim. Logo no primeiro módulo de curso me falaram sobre a representação estudantil e 

como um dos estudantes Xakriabá que era representante estava quase concluindo o curso, 

ele teria que se afastar e os estudantes Xakriabá indicarem outro da nova turma que 

ingressava naquele momento, levar o nome para apreciação das lideranças e assumir a 

posição. Fui indicado e os lideranças aprovaram a indicação. Algo novo, experiências 

novas, mais responsabilidades e isso pra mim me fez sentir verdadeiramente como parte 

do FIEI. 

Digo que enfrentar esse espaço desconhecido por muitos sempre será um desafio. 

Temos que entender que a universidade também é um espaço para nós povos indígenas 

continuarmos retomando e demarcando. Indigenizar o espaço da universidade, o espaço 

acadêmico não é fácil, mas a luta dos nossos ancestrais para fazer com que resistíssemos 

até hoje foi ainda mais difícil. O FIEI em especial abre as portas para que possamos 



18 
 

vislumbrar um futuro da diversidade, da interculturalidade entre os povos, dessa troca de 

experiência incrível. Mas digo também que essa “Universidade” poderia ser o espaço da 

“Multiversidade”, para assim dar conta também da diversidade de povos, culturas, num 

país que é multicultural, mas não as reconhece como tal. 

Desde criança sempre gostei de estudar, gosto das coisas que nos propõem a 

enfrentar novos desafios e não desisto até superá-los. E fazer a prova da UFMG para o 

curso FIEI na área de habilitação Ciências Sociais e Humanidades foi um desses desafios. 

Dentro do curso, os professores me fizeram perceber ainda mais, o quanto a Educação 

Indígena Diferenciada é importante.  

A faculdade é um espaço onde é preciso, mais do que marcar, é demarcar esse 

espaço, fortalecendo a nossa luta por um direito que é nosso. Foi nesse espaço que 

também tive uma experiência sensacional que foi palestrar junto com colegas Xakriabá, 

numa outra faculdade, onde falamos sobre o nosso povo, sobre as nossas lutas e como era 

a nossa visão da importância da educação para nós indígenas.  

Dentro do FIEI logo se iniciou a conversa sobre o TCC. Os professores nos 

orientaram a irmos pensando a questão do tema que queríamos abordar no trabalho final. 

Daí já me veio na memória que queria falar sobre a Juventude Xakriabá, para assim não 

precisar distanciar das mobilizações as quais eu já estava acostumado. Um amigo 

Xakriabá também se interessava pelo tema, o Valdinei.  

Mais tarde, orientado pela liderança de sua aldeia, ele optou por se juntar com 

outros colegas que iriam desenvolver um trabalho relacionado diretamente com a aldeia 

Sumaré I, na qual ele reside. Um dos principais imprevistos que interferiu diretamente na 

realização desta pesquisa foi a pandemia do Covid-19, que impediu que acontece diversas 

atividades que eu usaria como base. Com isso vieram diversas atividades dentro do 

território que não estavam dentro dos planos. As orientações de forma remota as quais eu 

não estava acostumado e nem preparado me fizeram pensar se realmente iria conseguir, 

mas graça a Waptokwa deu certo.  

Desenvolvi então minha pesquisa com o objetivo geral de compreender os 

processos de organização e engajamento nos processos de luta, traçando o desenvolver 

desse engajamento. O mesmo tem como objetivo também de viabilizar como se deu essa 

organização ao longo do tempo. Neste trabalho busco apresentar a história de luta do povo 

Xakriabá e participação da Juventude nesse processo, destacando algumas pessoas que 

fizeram frente à luta pelo território e pelo direito de ser livre, tecendo a história do povo 

Xakriabá. 



19 
 

Os objetivos específicos foram se configurando ao longo do processo e foram eles:   

 

 Observar as articulações; 

 Descrever como é a relação com os mais velhos/lideranças e caciques; 

 Identificar os aspectos dessa organização; 

 Relacionar os processos de lutas atuais, com os passados; 

 Observar as perspectivas do fortalecimento nessa trajetória; 

 Apresentar registros fotográficos; 

 Acompanhamento e observações; 

 O enfrentamento da luta pela terra no atual contexto; 

 Grupos de jovens nos enfrentamentos e na cultura; 

 Atuação nas frentes de luta; 

 Tecnologias – visando metodologias de uso e como isso tem ajudado nas 

estratégias e os impactos causados com relação aos jovens; 

 A juventude e a organização interna caminhando juntos; 

Diante desse novo cenário político em que se vive no Estado Brasileiro é 

importante que se viabilize os processos de luta da juventude indígena, uma vez que os 

mesmos são peças fundamentais na reinvenção de novas estratégias para o enfrentamento. 

É de extrema importância relacionar esses atuais processos de luta, com os processos de 

lutas e resistência durante a trajetória do Povo Xakriabá e dos povos indígenas de um 

modo geral ao longo do tempo. A juventude tem exercido um papel fundamental nos 

processos de luta atualmente. Reescrevendo a história dos povos indígenas, até então 

contada pelos brancos. Desconstruindo estereótipos, construindo novas visões, 

desconstruindo o pensamento colonial, refazendo o pensar de forma coletiva. 

Este trabalho está organizado em quatro capítulos e foi feito a partir de minhas 

próprias vivências. No capítulo 1, apresento o território Xakriabá, movimentos que 

marcaram a memória do nosso povo, destacando a luta e resistência ao qual foi submetido. 

Falo um pouco sobre minha aldeia e seu entorno. No capítulo 2, procuro trazer elementos 

geradores de um entendimento do termo Juventude no território, mobilização, 

participação, contribuição, e desafios enfrentados. 

 No capítulo 3, apresento concepções a fim de enfatizar que nossas conquistas só 

foram possíveis graças aos nossos ancestrais que abraçaram a luta como única saída. O 



20 
 

capitulo 4 foi elaborado a partir de uma das ações realizadas no Território Indígena 

Xakriabá, frente aos avanços da pandemia. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



21 
 

CAPÍTULO 1. ASPECTOS GERAIS SOBRE A TERRA 

INDÍGENA XAKRIABÁ E AS SUCESSIVAS INVESTIDAS 

SOBRE O TERRITÓRIO: IDENTIDADE E LUTA 
 

O Território Indígena Xakriabá é marcado por um povo que carrega consigo a 

marca de sua resistência e espiritualidade. A identidade do Povo Xakriabá é muito ligada 

ao seu território de origem. Muito se diz por parte de uma boa parcela da sociedade: 

“porque insistem em querer mais terras, em retomar terras que nunca foram deles?”; e 

também a velha frase: “é muita terra pra pouco índio”. Ora, para nós indígenas sempre 

foi e sempre será para além de Terra ou Território, é o nosso lugar de pertencimento como 

relata Célia Xakriabá (2018, p. ...): “A relação que temos com o território não é uma 

relação da terra como matéria, é uma relação ancestral do território como corpo e 

espírito”. É para nós aquilo que é para além de uma visão simples e vazia. O chão que 

pisamos não é só o que nos dá sustento, nos dá alimento é o espaço que nos traz a paz, 

nos fortalece fisicamente e espiritualmente, nos reconecta com as nossas forças espirituais 

e ancestrais.  

A identidade Xakriabá é algo inerente que está ligado a diversos elementos 

culturais que caracterizam a resistência Xakriabá, como relata Célia Xakribá: 

 

A identidade Xakriabá é caracterizada pela mistura de diferentes 

elementos culturais, em especial aqueles que designam as formas de 

resistência de nossa identidade. Dentre estes se destacam a pintura 

corporal, os traços da retomada Akwen presentes nos cantos e rituais 

tradicionais, a expressão da oralidade com marcas da melodia, a força 

da palavra e do diálogo, além das formas de auto-organização e 

estratégia política. Essa identidade se faz presente no nome “Xakriabá” 

que, segundo alguns, significa “bom de remo”. Contam que na época 

do contato inicial com os não indígenas, quando nosso povo percorria 

vários territórios - desde as margens do rio Tocantins até o São 

Francisco -, só conseguiam atravessar aqueles grandes rios os que eram 

“bons de remo”. (CORREA XAKRIABÁ, 2018, p25). 

 

 

 

 

 

 



22 
 

 

Figura 2: Edvan Srêwakmõwê Xakriabá, fazendo pintura corporal de urucum e jenipapo – Foto: Jair 

Silva Xakriabá 

 

Dentre os vários elementos que fortalecem o ser Xakriabá, Célia Xakriabá destaca 

a pintura corporal e a retomada do dialeto ancestral através de movimentos que fortalecem 

a cultura e a identidade. A pintura por exemplo, é algo que para nós não tem só a função 

de pintar o corpo e sim é um ato de fortalecer o espírito, protegê-lo como se fosse uma 

veste/escudo, dentre as várias outras concepções acerca do ato de se pintar que o povo 

Xakriabá considera cabível. E assim como foi dito, o fortalecimento da língua ancestral 

do nosso povo é algo que está muito presente nos nossos rituais, bem como nas nossas 

rezas e benzimentos. 

 

 

 

 

 

 



23 
 

1.1 – Processo histórico sobre o Território Indígena Xakriabá 

 

O processo de contato do Povo Xakriabá com a sociedade, assim como para a 

maioria dos povos indígenas do Brasil, foi marcado por lutas, violência, conflito e perdas. 

Algumas irreparáveis, e outras que são carregadas na marca de sua identidade até hoje. 

Desde a invasão das terras “brasileiras”, o povo Xakriabá teve seu primeiro 

encontro com os bandeirantes/missionários de forma violenta, algo que nem mesmo o 

tempo apaga as cicatrizes das feridas deixadas daquela época. Mesmo após séculos, o que 

nossos ancestrais passaram é algo herdado por nós através das histórias, um barulho 

intermitente que soa nas nossas mentes. 

Nos tiraram do nosso território ancestral para fortalecer a mão de obra escrava. 

Nos proibiram de falar nossas línguas por medo de idealizarmos planos de fuga, ou 

mesmo um contra-ataque. Nos impediam e reprimiram para que não fizéssemos nossos 

rituais sagrados. Nos mataram como forma sinalizar que eram eles que estavam no 

controle. Com tudo isso roubaram uma boa parte de nossa identidade.  Então, a luta hoje 

tem sido também por reafirmação de nossa identidade, pelo direito de viver de acordo 

nossos costumes e crenças, direito esse que tem sido sequestrado todos os dias, a todo 

momento. Através de nossos pais, avós e anciões, hoje conhecemos boa parte das nossas 

lutas, da nossa história. 

A conquista marcante na Constituição de 1988 representou um grande e 

importante avanço para os povos indígenas, pois criou um sistema de normas a fim de 

proteger os direitos e interesses indígenas. Porém não impediu que – assim como no 

passado que usurparam nossos direitos, dizimaram povos inteiros pela força da ganância 

– hoje através de leis politicas autorizando o genocídio em massa de nossos povos, nós 

povos indígenas do Brasil continuamos sendo forçados a regar cada pedaço deste chão 

com nosso sangue.  

“Ah, mas é muita terra pra pouco índio. Não são necessárias novas demarcações”. 

Esse é um dos principais discursos pregados pela maioria da sociedade brasileira, 

principalmente os políticos, grandes empresários do agronegócio, invasores das terras 

indígenas. Vendem fácil esse discurso de que os povos indígenas não precisam mais das 

demarcações de seus territórios. Ora, mesmo as terras demarcadas e homologadas estão 

sendo atacadas e invadidas todos os dias. Criaram leis para dizer que nos protegem, ao 



24 
 

mesmo passo que flexibilizam a entrada de mineradoras, garimpeiros, madeireiros dentro 

de nosso território. O genocídio continua, mas com armas sofisticadas. 

A conquista do território em que vivemos hoje é reflexo dos inúmeros casos de 

várias outras etnias indígenas do Brasil, onde os processos de luta e resistência pela 

retomada e retirada de posseiros se acirraram e acabaram com um desfecho trágico, onde 

deveria ter presente os órgãos que se dizem “protetores” dos povos indígenas para 

efetivarem a retirada desses invasores. Desde a conquista de direitos na Constituição de 

1988 dos trechos que competem aos “índios”, as retomadas dos territórios tradicionais de 

várias etnias indígenas do Brasil tem sido cada vez mais violentas. Até mesmo nos 

territórios já demarcados e homologados tem se acirrado cada vez mais o conflito e as 

invasões. O dito Estado Brasileiro a quem competia demarcar, homologar e proteger os 

territórios indígenas, tem alimentado e fomentado esses ataques aos povos indígenas. 

A TIX e TIX/Rancharia são hoje duas extensões do território tradicionalmente 

ocupado pelo povo Xakriabá, no qual o povo já não consegue manter a subsistência 

através da soberania alimentar, pois a geografia do território em sua maioria é de áreas 

rochosas e pouco produtivas, e devido à baixa quantidade de chuvas que tem diminuído 

a cada ano. Além de boa parte ser ocupado por moradias. 

Consta em registros históricos que o território em que o povo Xakriabá está 

localizado hoje foi uma “doação” feita por Januário Cardoso de Almeida, filho de Matias 

Cardoso, fazendeiro e então “administrador dos índios da Missão do Snr. S. João do Riaxo 

do Itacarambi”, feita no ano de 1728. Contudo, na época a terra “doada” não representava 

70% do Território tradicional habitado pelo povo Xakriabá, que foi invadido pelo mesmo 

e por vários outros fazendeiros. O território teve definido seus limites em documento, 

onde o povo Xakriabá foi aldeado naquele local. Contudo, aquilo era apenas uma 

estratégia com o propósito de garantir a mão de obra fácil dos indígenas, forçando-os a 

trabalhar, reunindo todos em um só local, como consta no “termo de doação” em 

documento firmado no “Arraial de Morrinhos” em 10 de fevereiro de 1728. Januário 

Cardoso ordenou que os indígenas fossem reunidos em só local com a intenção de 

doutriná-los. 

 

 

 

 



25 
 

Januário Cardoso de Almeida Brandão deministrador dos Indios da 

Missão do Snr S. João do Riaxo do Itacaramby Ordena o Cap. [m] 

Mandante Domingos Dias ajunte todos os índios tantos maxos como 

feméas Q andarem por fora p[a] ad-missão com zello e cuidado os que 

forem rebeldes fará prender com cautela para irem para ad-missão 

Copio e Christão e zello, Mandando-lhe ensinar a Doutrina pellos os q- 

mais soberem os doutrinatos que vivão bem e se cazem os Mancebados 

não tendo empedimento ou avendo empedimento fazendo se caze com 

outro q não tenha empedimento fazendo os trabalhar p[a] terem qi 

comer e não furtarem e o q_ for rebelde a esta dutrina que expendo neste 

papel os prenderá castigará como merecer sua culpa e quando cassar 

algum ensolente ou levantado fará prendellos e trezellos a m ª prez[ça] 

para lhe dar o castigo conforme merecer porque feito tenho ordem de 

q[m] pode para castigar e prendellos e tirar o abuso de serem bravios e 

espero do S[n] Cap[m] assim o faca como assim determino e do 

contrário por ele e pelos mais e isço dei terra com sobra para não 

andarem pra as fasenda alheia do Riaxo do Itacaramby asima até as 

cabiceira s e vertente e vertentes e descanco extremando na Cerra Geral 

para a parte do peruaçú extremando na Boa Vista onde desagua para lá 

e para cá e por isso deilhe Terra com Ordi de nossa Magestade já assim 

não podem andarem pelas fasendas alheias incomodando os 

fazendeiros—missões para morada o brejo para trabalharem Fora os 

gerais para suas cassada e meladas. Arraial de Morrinhos, 10 de 

fevereiro de 728 digo 1728. Administrador Januario Cardoso de 

Almeida Brandão (Certidão Verbum-Adverbum – Uma doação – apud 

OLIVEIRA 2008) 

 

 

O presente “termo de doação” de 1728 assinado por Januário Cardoso foi 

registrado nos cartórios de Januária e Ouro Preto no ano de 1856, seis anos após a “Lei 

de Terras”, que determinava que proprietários de terras as registrassem em cartório.  

Apesar do povo Xakriabá ter conquistado hoje uma parte do seu território, muito 

se tem de luta pela frente, pois a demarcação dessas terras ainda não representa toda a 

extensão do território de ocupação tradicional Xakriabá. Essa ocupação Xakriabá chegava 

até o Rio São Francisco, trecho do território de extrema importância para nosso povo, 

uma vez que a demanda por água é muito grande, considerando a região semiárida em 

que vivemos, e que mesmo o nosso povo sendo adaptado ao clima e às dificuldades 

enfrentadas, as chuvas que já eram poucas se tornam cada vez mais inconstantes a cada 

ano. 

Não obstante o “Termo de doação” que configurava a extensão e as extremidades 

do território Xakriabá, as invasões de terra continuavam. Nas décadas de 60 e 70 os 

indígenas buscaram juntamente a FUNAI o direito ao seu território tradicional, no qual 

os episódios de invasão e violência continuaram, mesmo após a FUNAI estabelecer um 

posto na terra indígena. 



26 
 

Também nesta mesma época a RURALMINAS (Fundação Rural Mineira) 

começou a atuar dentro do território com a proposta de um projeto de desenvolvimento 

agrícola. Segundo relatos dos mais velhos Xakriabá, esse órgão começou a demarcar 

porções de terras individuais, vendiam e davam títulos para grileiros, o que culminou no 

aumento de conflitos.  

Mais tarde, no ano de 1978 a FUNAI montou um grupo técnico para identificação 

do território Xakriabá. Em 1979 ocorreu a demarcação, porém reduzindo drasticamente a 

área do território em relação à tradicional ocupação Xakriabá. Mesmo após a demarcação, 

grileiros de terra continuavam dentro do território, ocasionando diversos conflitos 

constantemente.  

No ano de 1987 com os constantes conflitos, sucedeu a invasão da aldeia Sapé 

(hoje Itapicuru), resultando na morte de três indígenas Xakriabá, dentre eles o Cacique 

Rosalino. O episódio teve grande repercussão. Somente no ano de 1989 a terra foi 

homologada. 

Percebe-se que, o processo de homologação do território acontece somente após 

conflitos em proporções extremas. Em face do cenário de conflitos, diversas vezes o povo 

Xakriabá, através de suas representações, denunciou através de cartas e verbalmente os 

ataques que vinham sofrendo, e até mesmo a FUNAI tinha conhecimento dos fatos que 

vinham ocorrendo. Assim como aconteceu com o povo Xakriabá, que precisou perder 

vidas de importantes líderes de seu povo para ter seu processo territorial parcialmente 

resolvido, vários povos indígenas do Brasil se veem na mesma, ou em situações ainda 

piores. 

Em 2003, foi acrescentada uma área contínua ao território, Terra Indígena 

Xakriabá Rancharia. 

Devido à grande necessidade de locais para trabalhar, coletar e viver de forma 

digna, indígenas Xakriabá que viviam de forma precária nos arredores da cidade de São 

João das Missões, retomaram no ano de 2006 uma outra área localizada a seis quilômetros 

da cidade, chamada Morro Vermelho, área que faz limite com a primeira porção já 

demarcada e homologada. 

Posteriormente no ano de 2013, ocorreu a retomada da área Caraíbas e Várzea 

Grande. Após várias reuniões para tomadas de decisões, caciques e lideranças juntamente 

com todo povo Xakriabá retomaram mais um trecho de seu território. A participação da 

escola nesse processo foi fundamental, e isso justifica o argumento quando falamos da 

escola não só como espaço físico, mas sim um espaço onde as ações transpassam para os 



27 
 

ensinamentos de luta. Pensar as retomadas do espaço terra é também pensar as retomadas 

de parte da soberania alimentar que se tem perdido aos poucos. Não é sobre somente 

retomar mais um pedaço de terra, é sobretudo retomar parte das origens e da identidade.    

 

1.2 - Barragem Itapicuru: Pensando a disputa histórica pelos recursos 

hídricos 

 

“A Terra Indígena Xakriabá e Xakriabá/Rancharia estão localizadas na margem 

esquerda do Rio São Francisco”.  

 

É de conhecimento geral que, quando se trata do povo Xakriabá tanto em trabalhos 

acadêmicos, quanto em palestras, é comum pessoas não indígenas se referirem a 

localização espacial geográfica da maneira representada acima. 

Ao analisar documentos históricos sobre a localização do território tradicional 

Xakriabá, é impossível não pensar que o próprio processo demarcatório, definindo os 

limites ao qual o nosso povo foi sujeito, faz parte da disputa por esse recurso tão precioso, 

sobretudo numa região predominantemente seca a maior parte do ano. 

Pode-se afirmar que essa disputa parte do momento em que o Grupo Técnico da 

FUNAI que fez esse estudo do território e definiu os limites totalmente diferentes do 

apresentado no “Termo de Doação”, nos empurrando para longe das margens do rio. Não 

obstante, quando reduziram nosso território em 70%, percebe-se que, não somente 

diminuíram o tamanho do território. Dá a entender que foi uma ação estratégica, onde 

tirar a margem que daria acesso ao rio seria um fator essencial para que os indígenas não 

resistissem dentro da área demarcada. Não somente continuamos resistindo, mas também 

existindo e lutando para retomar esse direito. 

Essa extensão do território que dá acesso ao rio São Francisco representa também 

um resgate cultural, pois é isso que o rio nos representa. Viver com a ausência desse 

contato com o rio também reflete no fato de terem tirado de nós uma parte de nossa 

identidade. A todo momento somos questionados porque muitos do nosso povo não sabe 

nadar. É comum dizerem: “que índio é esse que não sabe nem nadar?”. Para 

contextualizar esta fala, Célia Xakriabá apresenta importantes reflexões que tocam não 



28 
 

só a mente dessas pessoas que a todo momento questionam nossa identidade, mas também 

a nossa própria mente enquanto povo que reside neste território: 

 

A ausência do rio em nosso território tem um impacto direto em nossa 

cultura, território, alimentação e em nossa própria relação com o rio. 

Essa negação do direito ao acesso pode ser pensada como a retirada 

violenta de um filho recém-nascido do núcleo familiar, arrancado dos 

braços da mãe quando ainda dependente da alimentação do leite 

materno. Ainda que busque outros meios para suprir essa necessidade e 

sobreviver com a perda, cresce sem a força da amamentação. Assim é 

o nosso povo Xakriabá, que também cresce, constrói caminhos 

estratégicos alternativos, mas assim como o filho que é retirado do 

direito de ser alimentado com leite materno, cresce com ausências. 

Estas ausências se convertem em resistências e novas forças. 

(CORREA XAKRIABÁ, 2018, p, 26). 

 

Em outro momento, posterior à demarcação do território, em meio a luta do povo 

Xakriabá que se intensificava cada vez mais, surge no ano de 1985 o projeto hídrico 

Barragem Itacarambi, no até então município de Itacarambi.  A capacidade de 310.186m³ 

de água, visava assegurar o volume sendo controlado manualmente a vazão para o rio. 

 

 

 

 

Figura 3: Barragem na Aldeia Itapicuru, divisa entre a Terra Indígena Xakriabá São João das Missões e 

Manga – Fotos: Manoel Freitas Jornalista 



29 
 

 

 

Figura 4: Barragem na Aldeia Itapicuru vista de cima – Fotos: Manoel Freitas Jornalista 

 

Construída na década de 80 pela CODEVASF (Companhia de Desenvolvimento 

do Vale do São Francisco), o reservatório, ou barragem como a população aqui chama, 

tem um papel fundamental na questão da sustentabilidade tanto da população, quanto da 

vazão de água do Rio Itacarambi que percorre aproximadamente 100 quilômetros, 

passando por aldeias e comunidades não indígenas até desaguar no Rio São Francisco. A 

barragem é basicamente um símbolo da aldeia e até mesmo do Território Xakriabá. 

Muitos dos indígenas Xakriabá têm como uma das principais fontes de renda e 

alimentação, a pesca que é retirada desta barragem. 

Apesar de abordar no início deste tópico que a barragem exerce papel fundamental 

na sustentabilidade, é importante destacar que esta linha de raciocínio não é válida para a 

população Xakriabá num contexto geral. É inegável que a barragem oferece um grande 

recurso hídrico, porém esta utilidade se dá somente para a população de três das aldeias 

Xakriabá e oito comunidades não indígenas que são banhadas pelo rio abaixo da 

barragem. Na aldeia Itapicuru, poucas famílias fazem uso desta água, ou seja, somente 

aquelas que residem no leito do rio, devido a extensão da aldeia. Acima do reservatório 



30 
 

da Barragem na aldeia Barra do Sumaré algumas famílias utilizam desses recursos 

hídricos, principalmente para plantio, porém a parte de cima do rio não está ligada 

diretamente a vazão proporcionada pelo volume de água da barragem. 

De acordo com relatos de indígenas Xakriabá que trabalharam ajudando na 

construção da barragem, foram muitas as melhorias e promessas que pregaram junto com 

a ideia de construção. No entanto, várias promessas não foram cumpridas e as pessoas 

que tinham áreas para cultivarem seus plantios e até mesmo casas ao longo do leito do rio 

onde foi construído a barragem não tiveram amparo de forma alguma, nem tampouco 

orientações ou acompanhamento durante ou após a construção.  

Para esta construção, desapropriaram várias famílias indígenas que vaziam seus 

plantios nas vazantes, na área que ficou inundada após término da obra. Em um território 

que é predominantemente seco a maior parte do ano, a barragem é sinônimo de riqueza. 

Riqueza não sob a questão financeira, mas sim uma riqueza que o dinheiro não compra 

que é a vida. Pensar estratégias para usufruto desse recurso precioso, e principalmente 

parcerias – isso deveria ter sido pensado num plano pós construção. 

 

 

1.3 - Descrição do território: Mapa sobre o território 

 

A Terra Indígena Xakriabá está localizada no município de São João das Missões, 

nas proximidades da margem esquerda do Rio São Francisco, Norte de Minas Gerais. 

Conta com aproximadamente 53.000 hectares de terra demarcada e homologada, 

incluindo a Terra indígena Xakriabá/Rancharia, uma área contínua demarcado e 

homologado anos depois da primeira demarcação que acorreu no ano de 1987, 

posteriormente a área de Rancharia foi demarcada somente no ano de 2003. 

A Terra Indígena Xakriabá está dividida atualmente em 36 aldeias, todas regidas 

por um só sistema de organização interna, através de caciques e lideranças. Conta com 

uma população estimada em aproximadamente 11 mil indígenas. Apesar do território se 

localizar na margem esquerda do rio São Francisco, o mesmo se limita antes do encontro 

com o rio. As retomadas tem como objetivo trazer a vivência com relação ao rio, 

fundamental para fortalecer o pertencimento étnico do nosso povo. Abaixo, um mapa 

retrata a localização geográfica da Terra Indígena Xakriabá e Xakriabá Rancharia, área 

reivindicada em estudo e também os arredores: 



31 
 

 

 

 

Figura 5: Mapa da Terra Indígena Xakriabá, Xakriabá-Rancharia, área reivindicada em estudo e 

arredores. Fonte: Silva, 2014. 

 

O município de São João das Missões é considerado um município recente, pois 

foi emancipado no ano de 1995, desmembrando-se de Itacarambi. Situa-se na micro-

região do Vale do Peruaçu (Alto Médio São Francisco). No entorno estão os municípios 

de Itacarambi, Manga, Januária, Miravânia e Cônego Marinho.  

A região norte do Estado de Minas Gerais, onde está localizado o território 

Xakriabá é considerada uma região semiárida. Existem alguns rios temporários com água 

corrente apenas no tempo das chuvas, que compreende os meses de setembro a meados 

de março (varia de ano pra ano); mas também existem várias nascentes pequenas, com 

pouca vazão de água e existe atualmente um rio permanente, o rio Itacarambi. O clima na 

região é quente praticamente todos os dias do ano. Nos meses que compreendem as 

chuvas, a mata passa de um tom de cor aproximado ao cinza empoeirado para um verde 



32 
 

que entrelaçam os galhos das árvores e o clima fica um pouco mais frio. O índice de chuva 

tem diminuído nos últimos anos, afetando a vazão de água das nascentes e principalmente 

o plantio das roças, de onde boa parte os indígenas tiram seu sustento, assim como 

também afeta a tentativa de exercer a soberania alimentar do nosso povo. 

A vegetação predominante no território é constituída principalmente pela caatinga 

e o cerrado. A minha aldeia é constituída principalmente pela mata seca, como é 

conhecida pelos indígenas Xakriabá, dentre vários outros nomes dados pela população 

com os quais os indígenas identificam a vegetação encontrada no território. A explicação 

dada é que na época da seca todas as folhas das árvores caem, dando assim a impressão 

de estarem secas/mortas. Dentro do território que compreende esse tipo de vegetação, 

somente as árvores nas encostas de rios ou nascentes permanecem com algumas 

folhagens. As árvores mais comuns nessa vegetação são: aroeira, imburana, angico, 

umbu, braúna, jurema, pau d’arco dentre outras, e a maioria é usada na medicina 

tradicional. 

O cerrado do Território Xakriabá é chamado pela maioria do nosso povo como 

tabuleiro/gerais. Essa vegetação tem como característica o solo arenoso, variando de um 

aspecto de cor amarelado ao vermelho. As árvores tem geralmente uma estatura baixa, 

tortuosas e retorcidas, composta também por arbustos, todos de pequeno porte. Possuem 

uma folhagem mais lisa e ao mesmo tempo mais grossas em comparação a vegetação da 

mata seca, possibilitando ao cerrado permanecer com boa parte da folhagem mesmo no 

período da seca. Outro fator que contribui para que a vegetação do cerrado permaneça 

verde mesmo no período da seca, é a particularidade de possuir raízes mais longas, 

podendo alcançar até 15 metros de profundidade do solo para buscarem água nas camadas 

mais úmidas.   

Assim como as folhas, as cascas também são mais grossas podendo ser uma 

adaptação para resistir às queimadas, pois as cascas grossas servem como isolante 

térmico, evitando que as árvores morram com uma possível queimada, algo que de certa 

forma é comum devido à alta quantidade de raios que caem nesse ambiente. As árvores 

mais comuns são: pequi, jatobá, sicupira, cabeça de nego, cagaita dentre outras. Os 

moradores usam muito a região do cerrado como local de coleta de vários frutos, ou seja, 

praticam o extrativismo a fim de consumo e também como meio para obter um 

complemento na renda familiar através da venda. Vale ressaltar que o cerrado é 

reconhecido como uma das regiões de maior biodiversidade do mundo. 

 



33 
 

  

1.4 – Dazakru Wdêwairõwaktû are Durkwa 

 

Dazakru Wdêwairõwaktû are Durkwa (Aldeias Itapicuru e Sapé) 

Neste tópico procuro apresentar um pouco da história das duas aldeias citadas 

acima e o porquê do nome dado à essas aldeias. Farei isso através do meu próprio 

conhecimento, concebido através de rodas de conversas e relatos de alguns mais velhos 

do povo Xakriabá. As rodas de conversas, contação de histórias e de “causos” é algo 

muito presente nos costumes e na cultura Xakriabá. É umas das formas de se transmitir e 

emitir conhecimentos sobre o nosso povo. Assim como vários outros povos indígenas do 

Brasil, a oralidade é sempre muito presente no nosso cotidiano, sendo também uma 

maneira de preparar ou iniciar um “jovem” nos conhecimentos advindos dos nossos 

ancestrais. 

As aldeias Itapicuru e Sapé formavam uma só até início da década de 90. Como 

no Território Xakriabá é normal as pessoas se referirem a determinados locais com nomes 

diferentes, mesmo aquele local fazendo parte de uma aldeia em específico, o nome 

Itapicuru era apenas um dos nomes locais dentro da aldeia Sapé, o qual as pessoas 

nomeavam para se referenciar. Mais tarde, para facilitar o trabalho dos caciques e 

lideranças e com o consequente aumento do número de famílias que residiam no local, 

Itapicuru se tornou uma das aldeias Xakriabá. 

Itapicuru é uma árvore considerada de grande porte para os padrões da maioria 

das demais encontradas na região e que é muito comum na vegetação que denominamos 

de “mata seca”, que é o caso da aldeia Itapicuru. A madeira desta árvore é usada 

principalmente para fazer artesanatos, na medicina tradicional, podendo ser usada até na 

produção de alguns móveis como mesa, cama, porta, dentre outras finalidades a que são 

atribuídas. 

O nome da aldeia Sapé advém de um capim, o qual era uma vegetação muito 

comum nessa região. Esse capim era usado para cobertura das moradias Xakriabá. Com 

o passar do tempo esse capim foi acabando, devido à criação de animais dos fazendeiros 

em grande quantidade. Nos documentos, jornais e revistas históricas da época em que os 

conflitos se intensificaram, constam o nome da aldeia Sapé, local da morada do Cacique 

Rosalino, que foi morto durante chacina quando pistoleiros fortemente armados 

invadiram a aldeia na madrugada de 12 de fevereiro de 1987. Os mais velhos Xakriabá 



34 
 

contam que os conflitos eram constantes na aldeia, pois boa parte dos grileiros de terra se 

apossaram de terras nessa localidade. Segundo relatos, dificilmente os indígenas dormiam 

em suas casas por medo de serem mortos. Durante o dia os moradores iam até suas casas 

somente para alimentar os animais e dar água. 

 

 

 

Figura 6: Casa do Cacique Rosalino que estava em construção – Foto: Edgar Corrêa Kanaikõ - 

Etnofotografia 

 

A foto acima mostra a casa do Cacique Rosalino que estava em construção quando 

ele foi morto. A armação da casa estava toda pronta. A casa se encontra na aldeia hoje 

chamada Itapicuru.  A estrutura está um pouco afetada depois de vários anos. Desde que 

começamos a reunir na aldeia para relembrar a luta de nossos antepassados, a casa é 

coberta com palha de buriti e é trocada a cobertura quando está deteriorada. 

É comum os mais relatarem durante as rodas de conversa que muitas vezes 

tiveram que dormir no mato por medo de represálias de fazendeiros. As juventudes 

daquela época exerciam vários papeis dentro do núcleo familiar. Eram filhos, mas eram 



35 
 

também os responsáveis por ajudar a cuidar da roça, dos irmãos mais novos, carregavam 

responsabilidades enormes.  

Segundo relatos da minha Tia Otília residente da aldeia Sapé, na época dos 

conflitos constantes, eles não podiam dormir nas suas casas. Certo dia ela estava grávida, 

já no período de parto e não podia ficar em casa. Então ela sentiu as dores das contrações 

debaixo de uma árvore, ali mesmo ela deu a luz. Hoje ela mostra exatamente onde, e como 

tudo aconteceu. Explica ela que eram dias difíceis. Ela diz que seus filhos não são somente 

filhos gerado no útero, são filhos da luta. 

Gamela, um dos importantes anciões Xakriabá morador da aldeia Itapicuru, atuou 

muito nas caminhadas desta luta. Meu pai conta que ele era um dos responsáveis por 

transmitir recados e ao mesmo tempo informar sobre os ocorridos nas aldeias do entorno. 

Até hoje, nas suas honrosas visitas, continua transmitindo seus recados e relatando sua 

caminhada através da oralidade. Através desse diálogo, ele relembra muito bem quando 

o Cacique Rosalino em suas reuniões sob a sombra das árvores, repassava as orientações 

e pensava as estratégias para enfrentar aqueles que invadiam o território.    

Deixo claro aqui que, ao abordar o nome dessas duas aldeias, não quero dizer ou 

dar impressão que a história da luta pela terra começa por aqui, mas sim elucidar um 

pouco sobre a história do lugar onde eu sou/estou.  Portanto, se não moro onde começou 

a história, sinto que não foi e nem será aqui o fim. A luta para nós povos indígenas é um 

constante movimento. 

  



36 
 

CAPÍTULO 2 – JUVENTUDES INDÍGENAS: DAS 

CONCEPÇÕES SOBRE O TERMO AOS DESAFIOS DO 

MUNDO CONTEMPORÂNEO 
 

2.1 – Conceito “Juventude” no território Xakriabá: Uma visão acerca do 

termo até as concepções atuais 

 

Nos últimos anos, o termo “Juventude” têm se tornado muito presente no nosso 

dia-a-dia. Essa presença marcante vem sendo protagonizada em diversos movimentos, 

desde a luta dentro do território, até as lutas para além das fronteiras fora dele. Como eu 

disse, o termo “juventude” é recente, como relata SANTANA (2020, p.27): 

 

[...]não se usava a palavra juventude; tais pessoas eram designadas com 

os termos “novatos” ou “mais novos”, expressão utilizada pelos mais 

velhos. O uso da expressão “jovem” vem aparecer bem mais tarde, 

mesmo quando um “novato” jovem arrume um cargo de um emprego 

ou até mesmo quando se forma uma família (casa) já assume um papel 

de grande responsabilidade, passando a ter um compromisso maior com 

a família e a comunidade. 

 

 

A autora destaca ainda no seu trabalho a carência de bibliografias que remetam ao 

assunto das juventudes indígenas, o que veio a ser uma das dificuldades na construção do 

tema. Diante da escassez de materiais como possíveis referenciais, a autora se propôs a 

fazer uma análise do termo “juventude” a partir da sociedade nacional, e em especial no 

âmbito da vivência junto ao seu povo Xakriabá, para assim incluir elementos teóricos e 

empíricos para o uso da categoria. Daiane Santana (2020) foi a primeira indígena 

Xakriabá a realizar um trabalho de pesquisa totalmente voltado a compreender o termo 

“juventude” e apresentar discussões temáticas acerca desta categoria. 

É de extrema importância pensar novas estratégias de luta, reformulando isso a 

partir da juventude indígena, visto que os mesmos são peças fundamentais na reinvenção 

de novos caminhos, e são o futuro de um passado onde as estratégias foram os caminhos 

traçados pelos nossos ancestrais para que hoje pudéssemos ser/pensar juntamente com 

nossos caciques, lideranças, anciões e todo coletivo do nosso povo a reinvenção desse 

novo processo de luta. 

Diante dos constantes ataques aos povos indígenas e aos seus territórios, a 

juventude tem apresentado um engajamento importante diante desses enfrentamentos. O 



37 
 

negacionismo do governo brasileiro para com os povos indígenas se intensifica cada dia 

mais, expulsando indígenas dos seus territórios tradicionais, se omitindo em oferecer a 

saúde, criando leis que interferem diretamente nos modos de vida, cultura e tradições, 

deixando de demarcar as terras indígenas, dentre outros ataques que vem fazendo, além 

de disseminar o ódio e a mentira para com nosso povo. 

A luta nunca foi uma questão de escolha, ela sempre se fez necessária, para que 

os povos indígenas sobrevivessem e resistissem até hoje. Atualmente a juventude tem se 

mostrado presente juntamente com os sábios caciques e lideranças na luta em defesa de 

seus direitos. Todos os dias, a todo momento, mesmo na era do século XXI: mais de 520 

anos se passaram desde a invasão que os livros de história escrita por cima da pluralidade 

de povos, vozes, línguas, cultura e até mesmo sangue indígena, insistem em falar em 

descobrimento – e a luta bate na porta diariamente. 

Acredito que é como o meu pai, um dos líderes Xakriabá fala: “É urgente que os 

“novatos” façam essa nova caminhada, agora por novos caminhos, porque o caminho que 

foi trilhado até aqui por mim e por tantos outros líderes, ainda é e sempre será importante. 

Porém, há urgência em traçar novas estratégias de luta e enfrentamento e para isso é de 

extrema relevância que façam o trajeto por caminhos que ainda não foram percorridos”.  

Pode-se dizer que o conceito juventude nada mais é do que um termo da sociedade 

branca que contempla um grupo de pessoas que dentro do território Xakriabá são 

concebidos como novatos. Através de conversas no dia-a-dia com pessoas mais velhas 

(anciões) do nosso povo, dá-se a entender que novatos ou jovens sempre serão 

enquadrados no mesmo grupo, ou nomenclatura, aos olhos de uma pessoa que 

acompanhou seu crescimento desde a tenra idade. Entretanto, quando cabe a um jovem 

alguma responsabilidade, como num caso de o mesmo ocupar algum cargo de trabalho 

dentro da aldeia, ou até mesmo arcar com o fato de assumir um cônjuge, ele/ela passa a 

assumir um papel diferente diante da comunidade, cabendo a ele se mostrar maduro e 

comprometido com tal papel.   

Poderíamos dizer que “juventude” é o termo para nomear um grupo de acordo 

com os papéis desempenhados dentro da comunidade, ou de um povo. Não existe um 

determinado fundamento para atribuição do presente termo a esse grupo. 

Talvez seja imperceptível, ou pouco evidente, mas na minha visão de 

novato/juventude, nem todo mais velho é um ancião. A expressão ancião se dá as pessoas 

bem mais velhas, detentor de todo saber e ciência do povo Xakriabá, as nossas bibliotecas 

vivas. Me parece não haver uma determinada faixa etária para que seja dado o nome de 



38 
 

ancião a uma pessoa mais velha, mas é evidente que nem todas as pessoas mais velhas se 

auto denomina, ou é denominada ancião a partir de seu próprio olhar. Nem todo mais 

velho caminha direcionado a se tornar ou ser reconhecido como ancião. 

O ser juventude Xakriabá se considera como tal quando determinado grupo o 

acolhe. Muitos poderão não se sentir mais jovens, mas se sentem acolhidos no grupo e 

aquilo não faz a menor diferença. Na sociedade branca existe padrões para esta definição, 

mas ao analisar como isso se dá com o nosso povo, é perceptível que é totalmente 

diferente, pois não existem pré-requisitos para isso. 

 

2.2. Mobilização e participação da juventude Xakriabá na luta pelos 

múltiplos territórios 

 

Para abordar essa temática, é preciso regressar no tempo e reviver um pouco da 

memória de nossos antepassados, para que seja possível trazer uma breve 

contextualização para situar o leitor. Para tratar da questão dos múltiplos territórios onde 

a juventude Xakriabá tem atuado, primeiramente é preciso fala da mãe-terra como 

princípio fundamental, para trazer logo adiante as descobertas e o processo do territoriar 

em outros espaços, que há alguns anos atrás era desconhecido pelo nosso povo.   

Nesse impasse de se firmar dentro do território e obter algum tipo de renda nas 

fazendas em outros municípios  que complementasse o cultivo familiar, na mesma época 

o povo Xakriabá viviam com crescente aumento da invasão de suas terras tradicionais, 

não obstante do ato de resistência, o passo para regularização do território por parte da 

FUNAI consequentemente seria um marco para a re-existência daquele povo, onde a luta 

não era somente por direito a ter um território para sua subsistência cultural e social, era 

um grito de socorro, como quem fala: “estamos aqui, e esse é o território que nossos 

ancestrais viveram e queremos viver”.   

Ainda nessa época a luta pelo território se intensificara com os sucessivos 

conflitos com a invasão da terra indígena. Diante do processo de reivindicação feita por 

indígenas Xakriabá pela regularização do território durante as várias viagens a Brasília, a 

resistência e perseverança com o objetivo de retomar as terras ocupadas por latifundiários 

e grileiros continuava. Muitos Xakriabá que contam a história da luta hoje, na época em 

que os conflitos se acentuaram, eram ainda crianças, jovens/novatos, mas com uma carga 

de responsabilidade enorme. Mesmo não atuando nas linhas de frente durante a retirada 



39 
 

de posseiros e nas tomadas de decisões, até mesmo como uma estratégia de resguardá-

los, os mesmos se faziam presentes em papéis importantes nos mutirões, nas aberturas 

das “picadas” (pequeno estreito de roçado em meio a mata para fazer cerca e delimitar 

um espaço) e nas transmissões de recado, já que na época era uma das principais formas 

de mobilização e comunicação. 

A demarcação do Território veio a ocorrer no de 1979, mas o crescente aumento 

invasões continuaram. Ao longo da década de 80, ameaças, desmatamentos, assassinato, 

tentativas de assassinato e até mesmo represálias por parte da polícia ocorreram, até que 

no ano de 1887, após um dos episódios mais violentos do conflito que se acentuou, o 

território foi homologado.  

Durante muito tempo o povo Xakriabá viveu refém da ausência e do contato com 

qualquer tipo de processo de escolarização, e até mesmo a incerteza se um dia iria viver 

livre em seu território, poder dormir uma noite de sono tranquila sem o receio de ser 

surpreendido a qualquer momento e ser assassinado. Segundo meu pai, uma das 

lideranças Xakriabá há mais de trinta anos, ele recorda que a juventude e toda população 

Xakriabá tinha uma vida permeada de incertezas quanto a sua trajetória. Nas décadas de 

60, 70 e 80 muitos Xakriabá eram obrigados por força da necessidade de uma renda e 

subsistência a se deslocarem para os trabalhos em fazendas nos arredores e até mesmo o 

deslocamento em massa a pé para algumas regiões da Bahia, percorrendo quase 

quatrocentos quilômetros a pé, em busca de algum complemento na renda para manter 

suas famílias.  

Diante de toda dificuldade enfrentada, nossos mais velhos não tiveram 

oportunidade de se firmar nos estudos, pois além do acesso à educação escolar ser 

praticamente zero pelo fato de não haver escolas, outro fator que contribua bastante para 

essa não introdução do processo de escolarização, era o engajamento e foco no plantio 

das roças para sustento da família.  

É comum muitos dos nossos anciões/velhos relatarem que durante a infância ou 

juventude seus pais os orientaram a optar por fazer a escolha de focar no trabalho da roça 

para ajudar no sustento da casa. Geralmente muitos dos que relatam ter aprendido ler e 

escrever, foi em casa de família, pois não haviam escolas, e por um breve período, até 

que aprendessem somente o básico, que era assinar o nome e ler. 

A escola em que iniciei minha educação escolar foi construída na década de 80 na 

aldeia Itapicuru, mais precisamente no ano de 81, ainda sob a jurisdição do município de 

Itacarambi e inaugurada apenas no ano seguinte, 1982. Foi a primeira escola construída 



40 
 

dentro do Território Xakriabá, sendo ela gerida pela administração municipal. Nessa 

época a terra ainda se encontrava fragilizada pelos constantes ataques de fazendeiros, 

latifundiários e grileiros de terra, sendo um dos principais patrocinadores dessas invasões 

e ataques naquela época o atual prefeito de Itacarambi, que inclusive dizia ter direitos 

sobre as terras do povo Xakriabá.  A estrutura da escola construída à base de alvenaria 

resiste ao tempo até hoje. Apesar de a escola ter sido construída na época em que até 

mesmo a terra estava em processo de homologação, vários conflitos aconteciam 

frequentemente, os indígenas Xakriabá viam na educação escolar uma forma de se 

revolucionar diante do cenário em que se tinha, apesar de todo corpo docente da escola 

ser regida por pessoas não indígenas.  

Após ter acontecido o grande massacre dos indígenas Xakriabá no ano de 1987, 

com a emancipação do município de São João das Missões na década de 90, a escola 

passou para competência Estadual, e dirigida pelo ex-prefeito José Nunes de oliveira. 

Foram tempos de reconstrução, em que o Povo Xakriabá conseguiu com a ajuda do 

UFMG e a luta árdua o Magistério Indígena, passando a ter toda equipe própria que atuava 

nas escolas indígenas. Começava ali uma nova etapa da educação dentro território 

Xakriabá e para o povo Xakriabá. 

 

 

  

          Figura 7: E.E Indígena Bukikai, Aldeia Itapicuru – Foto: Edvan Srêwakmõwê Xakriabá, 2019 



41 
 

A escola atualmente é estadual, assim como todas as escolas construídas 

atualmente dentro do território. Foi uma grande conquista para que as escolas Xakriabá 

passassem a ser competência do Estado, assim como todas as escolas indígenas de Minas 

Gerais, pois até então a escola passou muitos anos num processo de dominação e 

aculturação em relação aos povos indígenas. A educação escolar indígena teve início no 

de 1995. 

Pensar a participação da juventude na retomada nesses diversos movimentos e 

espaços, é sobretudo pensar as conquistas dos nossos jovens através do ingresso nas 

universidades, nas diversas áreas de conhecimento. A mesclagem do conhecimento 

cientifico com o conhecimento tradicional tem contribuído para nós fortaleçamos o 

movimento da educação e de outros campos em nossas bases. Esse espaço tem sido 

também um espaço de luta, para possamos ter nosso lugar de fala. Passar a conhecer esse 

lugar de conhecimento do “outro”, nos acrescenta saberes memoráveis. 

A juventude Xakriabá têm estado presente nos diversos movimentos nacionais e 

até mesmo a nível internacional amparados com o apoio dos caciques e lideranças. É 

visível que a juventude alcançou visibilidade diante do cenário de luta, ao passo em que 

se apresentavam nos processos de luta.  

Pode se afirmar que, as recentes retomadas das áreas pertencentes ao nosso 

território tradicional também contribuem para que a juventude se mostrasse 

comprometidos com luta do nosso povo, pois a partir disso, ficou visível que o grupo 

estava comprometido com a luta e as causas do nosso povo. 

 

2.3. Desafios das “juventudes indígenas” no mundo contemporâneo 

 

Os povos indígenas desde a invasão do Brasil até os dias de hoje enfrentam 

diversos desafios ao longo de suas histórias, no início da recente invasão e colonização, 

o extermínio em massa das diversas etnias e a escravização tiraram a vida de mais da 

metade da população indígena que aqui viviam. Hoje nos dias atuais, esse processo de 

extermínio continua, porém se dá muito através de mecanismos digamos que mais 

“sofisticados”. A partir da Constituição Federal do ano de 1988, nos Artigos 231 em 232, 

conquistada com a presença e luta constante dos povos indígenas, em termos jurídicos, 

foi uma conquista de direitos marcante e histórica: 

 



42 
 

Art. 231. São reconhecidos aos índios sua organização social, costumes, 

línguas, crenças e tradições, e os direitos originários sobre as terras que 

tradicionalmente ocupam, competindo à União demarcá-las, proteger e 

fazer respeitar todos os seus bens. 

Art. 232. Os índios, suas comunidades e organizações são partes 

legítimas para ingressar em juízo em defesa de seus direitos e interesses, 

intervindo o Ministério Público em todos os atos do processo. 

(Constituição Federal de 1988). 

 

A Constituição de 1988 representou um enorme avanço, visto que o Estado 

Brasileiro teria que criar um sistema de normas que visasse proteger e garantir o direito e 

interesses dos povos indígenas.  

Apesar da Constituição estabelecer que o direito indígena a terra/território é 

originário, ou seja, anterior a criação do próprio Estado, esse direito e vários outros em 

que se estabeleceu com a constituinte, encontram-se diante de várias ameaças. Garantir 

todos os direitos explicitados é um dever do governo federal, no entanto, não é desta 

forma que tem sucedido. Atualmente quem teria a competência de se fazer valer os 

direitos constitucionais, é o mesmo que dissemina ataques arquitetados juntamente com 

a bancada ruralista, onde a prioridade é o desenvolvimento desenfreado do capitalismo 

genocida e do agronegócio.  

Diante de todo esse senário onde o processo de resistência como única saída para 

existência da população indígena no país, abordo aqui as “juventudes indígenas”, onde 

ressalto em um dos tópicos anteriores que aqui no território Xakriabá considera-se que, 

não é somente ser/ e ou estar jovem, e sim se sentir jovem e ser acolhido por tal grupo.   

Destaco aqui também que assim como a diversidade de povos, culturas e línguas, 

dou ênfase ao termo “juventudes indígenas” num contexto plural, para dar mais 

visibilidade ao protagonismo por eles apresentado. Os povos indígenas tem se apoderado 

de diversas armas de luta, dentre elas está a ressignificação da internet através das redes 

sociais, e o segmento das juventudes tem exercido papel fundamental na desconstrução 

das inúmeras ideias equivocadas sobre o ser indígena. 

 

Por isso, ao designar juventudes indígenas – no plural, posto que não 

existe uma única forma de “ser jovem indígena” –, está-se diante de 

uma miríade de expressões identitárias ainda pouco conhecidas pela 

academia e com muitas implicações entre os povos indígenas e o campo 

juvenil, mas que, e independente disso, carregam consigo maneiras de 

conceber realidades e vidas desde uma temporalidade no presente das 

relações e estruturas sociais – ainda que seja necessário compreender 

os fatores históricos de sua emergência e consolidação – Para 



43 
 

desencadear diversas interpelações a serem analisadas via estudos  

interdisciplinares e diálogos interculturais. E concomitantemente, para 

o reconhecimento da presença de sujeitos que passam a se 

autodenominar jovens indígenas para interpelar os seus grupos étnicos, 

a sociedade não indígena e os Estados nacionais para assegurar o 

tratamento adequado de suas vozes, ações e identidades. (Juventudes 

indígenas [recurso eletrônico]: estudos interdisciplinares, saberes 

interculturais: conexões entre Brasil e Mexico / organização Assis da 

Costa Oliveira, Lucia Helena Rangel. - 1. ed. - Rio de Janeiro: E-

papers, 2017, p, 13 e 14). 

 

 

Nesse sentido, é de extrema importância ressignificar o lugar e as armas de lutas 

do “outro” (brancos), mas sem esquecer de onde viemos e estamos. Com tantos sentidos 

que a modernidade hegemônica nos apresenta, é relevante que em vários momentos 

tenhamos consciência de nos “desarmar” perante os nossos anciões e entender que não é 

tão somente tomar posse desse lugar de luta do “outro”, e sim reconhecer que as melhores 

e mais eficientes armas de enfrentamento ainda são a nossa ciência tradicional e sabedoria 

ancestral que apesar de todas as investidas em colonizar e matar nossos corpos, nos 

permitiu resistir até os dias presentes. 

 

Se coube a geração anterior, ainda na linha de frente da luta na 

atualidade, o mérito da resistência e da superação do fantasma do 

desaparecimento, da conquista dos direitos históricos na Constituição 

Federal de 1988, das conquistas importantes nas demarcações de terras 

indígenas nos últimos 20 anos, principalmente na Amazonia brasileira, 

e do (re)início das (re)elaborações dos planos etnoterritoriais coletivos 

de vida, cabe as novas gerações a defesa intransigente dos direitos 

conquistados, defesa e cuidado carinhoso das terras demarcadas, 

concluir os processos demarcatórios de terras ainda não concluídos, 

avançar na proteção e sustentabilidade das terras indígenas e na 

sustentabilidade econômica das aldeias e cuidar com carinho das nossas 

culturas, tradições, línguas, saberes, epistemologias e modos de vida, 

que são o nosso valor e nossas condições de existência e razões de ser, 

viver e conviver. (BANIWA, Jersem, prefácio p, 8. Juventudes 

indígenas [recurso eletrônico]: estudos interdisciplinares, saberes 

interculturais: conexões entre Brasil e Mexico / organização Assis da 

Costa Oliveira, Lucia Helena Rangel. - 1. ed. - Rio de Janeiro: E-

papers, 2017.) 

 

 

 

 

 



44 
 

2.4. Tecnologia como ferramenta de luta: Descolonizando mentes e 

demarcando mundos 

 

Nós povos indígenas sabemos que é desafiador lidar com as novas tecnologias que 

tem cada vez mais se tornado presente em nosso dia-a-dia. Essa inserção no mundo 

tecnológico tem contribuído de certa forma na luta indígena. Principalmente na 

comunicação, ao passo em que dar mais visibilidade para luta, para uma visão para além 

do território. Essa ressignificação tem sido importante para quebrar as barreiras da visão 

colonizadora da sociedade. Mas tudo tem seus pontos positivos e negativos, e saber lidar 

com essa consequência, também é parte do processo. 

É preciso a todo momento está quebrando barreiros e rompendo paradigmas 

negativos que envolvem os indígenas. Vários jovens tem tomado isso pra si, como forma 

de passar outra visão do ser indígena para a sociedade, no que tange sobre as culturas e 

costumes, principalmente combatendo os estereótipos. Os diversos meios de 

comunicação social têm proporcionado esse espaço.  

Demarcar esse espaço é de extrema importância, mas nossos líderes nos alertam a todo 

momento sobre as armadilhas que isso pode se tornar. Nesse mesmo sentido, Daiane 

Santana Xakriabá apresenta a internet como meio que facilitará no acesso a uma 

quantidade infinita de informações, mas é importante ter cautela ao utilizar estes meios. 

Para isso, ela contextualiza sua fala a de Gersen Baniwa que faz uma análise importante 

sobre o assunto: 

Os jovens indígenas de hoje precisam ser ainda mais resistentes do que 

as gerações anteriores para enfrentarem e sobreviverem à sofisticada e 

sistemática tentativa de negação e destruição das múltiplas identidades, 

das culturas, das tradições dos valores e da sócio biodiversidade do 

planeta em nome de uma modernidade monocultura e universal. Não é 

nada fácil para os jovens resistirem às sedutoras tentações das 

facilidades apresentadas pela modernidade globalizante por meio do 

acesso as tecnologias, redes sociais virtuais, pesada cargas de 

propagandas economias religiosas ideológicas e promessas existentes 

de bem-estar e riqueza, sucesso profissional e pessoal e tantas outras 

promessas e sonhos irrealizáveis e inalcançáveis pela maioria 

esmagadora dos indígenas, não por sua incapacidade cognitiva ou 

cultural, mas pelas regras excludentes e injustas do jogo do capitalismo 

baseado fundamentalmente na profunda exploração, desigualdade e em 

processos de concorrência e seleção desleal e injusta do mercado. 

(BANIWA, 2017, p. 06, Apud. SANTANA, Daiane, 2020, p, 36). 
 

  



45 
 

As juventudes de diversos povos indígenas têm se apropriado dessa ferramenta para 

fortalecer o protagonismo coletivo de suas comunidades. Avançar nesse segmento, 

tomando as devidas precauções com a variedade de informações encontradas trará 

resultados importantes. Uma dessas precauções talvez seria não se apegar a este método 

como único meio de apresentar e fortalecer as causas indígenas. Uma fala de um 

companheiro de luta mais conhecido como Naldim Xakriabá diz o seguinte: “a tecnologia 

aproxima quem está longe e distancia de quem está perto”. Dito isso, vejo que devemos 

adentrar nesse meio tecnológico, mas sem nos esquecer de quem está a nossa volta.  

  



46 
 

CAPÍTULO 3 – “NÓS SOMOS PORQUE NOSSOS MAIS 

VELHOS FORAM” 
 

3.1. Dia 12 de fevereiro: Luta, memória e resistência do povo Xakriabá 

 

O presente dia nos faz retornar e retomar nossas memórias para o fatídico dia em 

que três dos nossos maiores guerreiros foram obrigados a fazer a transição entre o mundo 

material, para o mundo espiritual. Assim como a história da maioria dos povos indígenas 

do país, onde reivindicar e retomar o território ancestral é um processo marcado por 

conflitos, violência e perdas, as lutas do Povo Xakriabá são semelhantes. 

Dia 12 de fevereiro de 1987, nos traz a memória da chacina onde culminou com a 

morte de Rosalino Gomes (cacique), Manoel Fiuza e José Santana. Mais tarde o episódio 

marcante foi reconhecido como o primeiro crime genocídio indígena no Brasil. 

 

Em livro escrito por professores Xakriabá (SEE-MG/MEC, 1997, p. 

35), a primeira das mortes nessa chacina, do líder Rosalino, é assim 

descrita: “O crime contra os Xacriabá aconteceu no dia 12 de fevereiro 

de 1987, na aldeia Sapé, reserva indígena, hoje município de São João 

das Missões, no norte de Minas. Um grupo de grileiros, liderados por 

Francisco de Assis Amaro, invadiu a aldeia, se identificando como 

homens da polícia federal. Dividiram-se em dois grupos, arrombaram a 

casa do vice-cacique Rosalino Gomes de Oliveira, por volta das 2 horas 

da madrugada, iniciaram o tiroteio. As balas atingiram Rosalino 

mortalmente. Sua esposa Anísia Nunes, grávida de dois meses e ferida 

com um tiro no braço, abraçou a filha Rosalina, de dois anos de idade, 

e saiu para fora do barraco. Ficou sentada no terreiro, por ordem dos 

pistoleiros. Queriam ver agora se Rosalino, líder dos Xacriabá, estava 

mesmo morto. Os pistoleiros já saíam, mas ninguém tinha coragem de 

voltar para casa.  Com dois revólveres apontados para a cabeça, José 

Nunes de Oliveira, de 10 anos, filho de Rosalino, foi obrigado a arrastar 

o corpo ensanguentado do pai, do quarto onde foi fuzilado à queima 

roupa, até a porta do barraco. Franzino, o pequeno José não aguentava 

o peso de Rosalino e chorava. Os pistoleiros ameaçavam de novo: 

Vamos arrebentar seus miolos se não arrastar seu pai para fora da casa. 

Anísia, a mulher de Rosalino, suplicava ao filho para que chegasse ao 

final. Com as duas mãos, José segurou firme o braço de Rosalino e 

puxou o pai. Alguns minutos depois, Rosalino estava ao lado de 

Santana, morto também. Os pistoleiros gritaram de alegria e deixaram 

a aldeia. Antes, ameaçaram voltar.” (Publicação “O tempo passa e a 

história fica”. Belo Horizonte: SEE-MG/MEC, 1997). 

 

O Cacique Rosalino liderou bravamente as frentes de lutas do povo Xakriabá na 

luta contra os posseiros e no incentivo de seus irmãos a resistirem. Rosalino morava na 



47 
 

área conhecida na época como aldeia Sapé, mas a sua mobilização se estendia por todo o 

território. Hoje a aldeia na qual se chamava Sapé, passou a ser chamada de Itapicuru, 

como descrevo no primeiro capítulo deste trabalho.  

Roso, assim chamado por maior parte de seus companheiros de luta, por muitas 

vezes teve que dormir fora de sua casa, tendo que dormir nas grutas/lapas e até mesmo 

nas matas a céu aberto. Muitos dos seus companheiros estavam contigo até nesses 

momentos, pois também era alvo das principais ameaças aqueles que colaboravam com 

as frentes de luta. 

É repugnante como um país que se diz “democrático” diante de leis representadas 

na constituinte, onde o direito dos povos indígenas a terra/território é mencionado como 

originário, mas primeiramente para conquista-lo é preciso perder, para depois ganhar. 

Lutar por ideais, por direitos, nunca foi uma questão de escolha para nós, e sim de 

necessidade. Lutar pela reafirmação identitária, por reconhecimento dos seus territórios 

por parte do Estado Brasileiro, era o que nossos ancestrais faziam. Assassinaram nossos 

guerreiros, mas não podem matar nossas memórias. No pensamento de calar as nossas 

principais vozes, foi onde nasceram vários gritos, onde a oralidade se faz presente para 

relembrar através do reativamento da memória que, “nossos guerreiros vivem.” 

Na época, professor em formação pelo projeto UHITUP, em um breve relato 

presente na revista “Bay”, José Nunes filho do Cacique Rosalino expressa o sentimento 

de ter perdido o pai:  

José Nunes Xacriabá 

Lamento a perda do meu pai 

É um sentimento que nunca vai acabar. 

É uma voz que não para de gritar. 

Meu pai morreu dormindo. 

Só por ser defensor do direito de seus irmãos índios. 

Ele sempre dizia que seu fim estava perto. 

Mas dizia: se possível, servirei de adubo para essa terra, mas não 

desisto de lutar. 

É triste lembrar que já sofri muito. 

É triste lembrar que perdi meu pai. 

É bom saber que foi trabalhador. 

Ele morreu, mas seu trabalho realizou. 

Defendeu a terra e, para seu povo, deixou uma esperança ( o fruto da 

sua luta). 



48 
 

Morreu uma voz, nasceu um grito. 

Que vibra e toca no sentimento e na alma de um povo. 

Os quais hoje vivem livres e libertos de opressões em suas aldeias. 

Os quais antes não tinham essa liberdade. 

Aqui deixo meus lamentos e não paro de lutar. 

Pois sou galho de uma árvore que morreu e ressuscitou. 

Para dar vida a quem nos galhos dela está. 

A vida que refiro é do povo Xacriabá. (XACRIABÁ, José Nunes,1998, 

p, 31). 

 

José Nunes atuou como professor, diretor e posteriormente no ano de 2004, o 

primeiro indígena Xakriabá eleito prefeito de São João das Missões. 

Em virtude da grande perda que tivemos no dia 12 de fevereiro de 1987, fazemos 

todo ano um movimento em memória na aldeia Itapicuru com a participação de todas as 

aldeias do povo Xakriabá. Esta celebração consiste em relembrar a luta daqueles que 

perderam a vida para ter o território de seu povo livre. Nesse dia a participação da 

juventude marca esse movimento. 

 



49 
 

 

     

Figura 8: Aikte Xakriabá (Crianças Xakriabá) no movimento em memória dos mártires na aldeia 

Itapicuru – Foto: Edvan Srêwakmõwê Xakriabá 2018 

 

A foto acima foi tirada durante a caminhada que faz parte do movimento que 

acontece todo ano dia 12 de fevereiro para relembrar a luta de nossos ancestrais. As duas 

crianças lideravam a frente da caminhada.  

A presença das crianças durante este momento é algo que exige uma mobilização 

constante dentro das aldeias, pois as nossas lideranças, nossos mais velhos salientam que 

a luta, as histórias, os contos, são passados de geração em geração. Esse ato de 

transmissão da história oral fortalece o encontro e apresenta as nossas crianças e 

juventude, a essência da luta que nossos ancestrais carregavam. 

 



50 
 

3.2. “Ou nós vamos para a luta, ou a luta vai até nós” 

 

A expressão usada acima tem muito a ver com nosso processo de luta, uma vez 

não há caminhos para que possamos nos desvencilhar dela, ou pelo menos nos ausentar 

ou se neutralizar diante disso. Ir à luta nunca foi fácil, falo numa experiência para além 

do território, mas para elucidar mais claramente, digo que nós povos indígenas vivemos 

em meio às lutas diárias e ir à luta também é uma das formas estratégicas, pois ser pego 

de surpresa nessa ausência estratégica nos faz corpos mais vulneráveis. 

Me recordo que no mês de abril de 2017 estávamos no ATL (Acampamento Terra 

Livre), movimento de mobilização dos Povos Indígenas do Brasil que acontece em 

Brasília em torno de seus direitos constitucionais, que acontece anualmente desde o ano 

de 2004. A juventude Xakriabá, através de caciques e lideranças, começou a frequentar 

esse espaço somente no ano de 2015. Antes disso o povo Xakriabá era meio que 

invisibilizado no cenário nacional, como relata SANTANA (2020) através de entrevista 

cedida por Edgar Kanaikõ: 

 

“[...]A participação e mobilização do povo Xakriabá se destaca a partir 

da participação da juventude no Acampamento Terra Livre, como foi à 

participação dos Xakriabá nesse evento, esse já é o se não me engano o 

décimo quinto acampamento, já quase quinze anos de acampamento, o 

Xakriabá sempre foi digamos assim um povo mais invisibilizado no 

cenário nacional e a partir daí o povo Xakriabá começou a participar, 

principalmente a juventude de frente assim... E começou a ter mais 

visibilidade dentro do próprio movimento e principalmente ATL... Isso 

foi a partir de 2015 a 2016, fortaleceu mais ainda a questão da juventude 

dentro de todos os espaços e deu mais visibilidade também inclusive 

fortaleceu fora e dentro do território. Assim sempre junto com os mais 

velhos, costumo dizer assim, como temos a escola aprendemos a ler e 

escrever, o espaço do movimento do dia a dia de luta é que nos ensina 

mais ainda, tenho certeza que para nós essa é a principal escola que nos 

ensina o próprio modo de vida de como tem que lutar junto[...]” 

(SANTANA, 2020, p, 32). 

 

  

Nesse sentido, percebe-se que, desde a criação da escola, a mesma continua sendo 

peça importante no processo da leitura e escrita; porém a formação Xakriabá se dá muito 

além disso. Os movimentos de luta é um dos, senão o maior formador da juventude 

Xakriabá. Essa coletividade e introdução dos jovens nos processos de luta, juntamente 

com lideranças caciques e mais velhos, associado juntamente aos processos de 

escolarização e ocupação dos espaços acadêmicos, tem fortalecido esse engajamento. 



51 
 

  

3.3. Primeiro encontro da juventude Xakriabá 

 

O fortalecimento e o protagonismo Xakriabá se fortaleceu nos últimos anos, assim 

bem como a nomenclatura “juventude”, mencionada neste trabalho em discussões 

anteriores a esta. Para formar e consolidar esse processo a partir da base, o conselho 

interno de caciques, lideranças e mais velhos decidiram incentivar a criação de grupos de 

jovens nas aldeias, visto que a extensão do território impossibilitava, ou dificultava na 

organização e até mesmo na comunicação entre os mesmos. São vários os grupos de 

jovens, sendo que quase toda aldeia possui um, porém apesar dessa variação quantitativa, 

o foco são os mesmos e os grupos são interligados. Cada grupo possui um, ou mais 

integrantes no qual o papel fundamental é orientar, liderar os demais e intermediar 

juntamente com outros grupos as discussões/assuntos com os caciques e lideranças. 

O propósito da formação de grupos também visa o fortalecimento da cultura e 

língua materna. A forte presença dos rituais nos encontros é marcante, assim como a roda 

de contação de histórias num ritmo aleatório. O incentivo cultural, as orientações acerca 

da identidade, costumes, conhecimentos e até mesmo informações internas também são 

pautados dentro dos grupos. Por essa questão e outras questões internas, a orientação aos 

jovens é sempre manter segredo do que é repassado a eles e de que forma esse movimento 

acontece durante os encontros, mantendo segredo e respeitando a tradição cultural, assim 

como a fala de Célia Xakriabá representa bastante a prudência com tais assuntos, “o 

sagrado é segredo, e vice-versa”.     

Praticamente todos os dias surgem novos ataques aos povos indígenas. É visível 

que a postura do Estado Brasileiro representado nas três principais bases de poderes 

(Executivo, Legislativo e Judiciário) viola os direitos indígenas diante de políticas 

fascistas, ou na ausência de políticas sociais que contemplem a demanda desses povos.  

Diante disso e de outras preocupações é que foi pensado e realizado o I Encontro 

da Juventude Xakriabá, no decorrer dos dias 17, 18 e 19 de outubro do ano de 2017. O 

encontro foi realizado na aldeia Imbaúba, com o seguinte tema: “Juventude Xakriabá, e 

Missão: Um pé na aldeia, um pé no mundo, construindo caminhos para o fortalecimento 

do projeto do “Bem Viver”. Para realização do encontro, foram feitas outras reuniões 

com menos proporções, reunindo apenas com os representantes de cada grupo de jovens, 

caciques e lideranças, antecedendo ao encontro principal. O objetivo dos encontros 



52 
 

menores foi discutir as pautas a serem abordadas no I Encontro da Juventude, ao mesmo 

tempo pensar estratégias, logística do encontro, estrutura, recepção e até mesmo buscar 

parcerias que contribuíssem para realização e discussão das temáticas.  

O encontro teve a participação de jovens de todas as aldeias, reunindo cerca de 

1000 jovens no decorrer dos três dias e contou também com a presença de outras duas 

etnias, na representação de dois jovens lideranças indígenas, Pataxó e Tupinambá da 

Bahia. Visando promover o fortalecimento do encontro, catingueiros, quilombolas, 

geraizeiros, apanhadores de flores sempre-vivas que fazem parte da Articulação Rosalino 

Gomes de Povos e Comunidades Tradicionais estiveram presentes e contribuíram com as 

discussões. Contamos também com a participação de Nilmário Miranda (Secretário 

Estadual de Direitos Humanos) e parceiros como CIMI, CAA-NM, IFET e UFMG. 

Foi um momento muito importante para nós juventude Xakriabá, principalmente 

para minha turma de colegas graduandos em Ciências Sociais e Humanidades pelo 

FIEI/FAE/UFMG, pois o nosso encontro inter-modular que acontece no território, pode 

ser realizado também juntamente ao I Encontro da Juventude Xakriabá, tornando assim 

as relações mais efetivas e possibilitando que nós, estudantes universitários  do curso do 

FIEI (Formação Intercultural para Educadores Indígenas) tivéssemos a oportunidade de 

experienciar através da prática, a interculturalidade absoluta que o curso nos proporciona. 

Nesse momento sinto necessidade de mudar um pouco do assunto a ser 

relacionado, e relatar mais detalhes da importância dessa presença da universidade no 

encontro. A UFMG sob o curso FIEI, na presença dos ilustríssimos professores, 

fortaleceu um dos principais conceitos do povo Xakriabá, ou até mesmo da maioria dos 

povos indígenas do Brasil, onde se diz o seguinte: “o pátio da nossa escola é o nosso 

território”. E quando uma universidade se faz presente no território, principalmente num 

momento igual a este, nos faz crer que, ainda que o conhecimento universitário científico 

tenha a contribuir conosco, os professores FIEI reconhecem que esse processo de 

formação para se mostrar mais eficiente, tem que passar por nossas bases, relacionando 

os conhecimentos acadêmicos com conhecimento tradicional do nosso povo.  

Naquele ponto, uma das principais coisas que estavam em jogo e era um dos 

pontos centrais da pauta, era a permanência dos estudantes indígenas nas universidades. 

Ver alguns dos membros do corpo docente da UFMG presentes no encontro, naquele 

momento nos fez perceber que, embora o Governo Federal não quisesse permitir o 

ingresso de novos estudantes indígenas e até mesmo assegurar a permanência dos 

discentes que já estavam no meio acadêmico, aquilo nos fez perceber que ainda tínhamos 



53 
 

fieis aliados e que entendiam os nossos objetivos. A mescla dessa parceria, assim como 

as demais, em coletividade, enriqueceram as discussões. 

Seguindo a linha de raciocínio da realização do primeiro encontro, estava sendo pensado 

o planejamento para o segundo encontro, o que acabou não sendo possível, devido à perda 

de um dos nossos anciões, como descreve Daiane Santana ao relatar sobre a percepção 

para o segundo encontro. 

 

As expectativas eram que após a realização do segundo Encontro 

continuassem as pesquisas e as avaliações das mudanças de que 

ocorreram de 2017 a 2019, mas não foi possível devido ao falecimento 

de um ancião próximo à Aldeia Brejo Mata Fome conhecido como 

(Silú) um dos pilares de resistência Xakriabá por isso, o evento foi 

cancelado sem previsão de data para acontecer (SANTANA, 2020, p. 

...). 

 

 Até então não foi possível a realização do Segundo Encontro da Juventude, 

primeiramente pelo motivo citado acima, segundo pelo momento de pandemia que 

estamos enfrentando, porém estamos retomando as conversas sobre o referido assunto. 

Foi nesse sentido que nos reunimos no dia 19/07/2021 juntamente com caciques 

e lideranças para discutir sobre planejamentos da juventude, que girou em torno de três 

pontos centrais: a possível ida para o ATL 2021(Acampamento Terra Livre); o 

planejamento para o Segundo Encontro da Juventude Xakriabá; e a possibilidade de 

viajem também para Brasília para o Encontro das Mulheres Indígenas no mês de setembro 

deste mesmo ano. 

Desta forma, apresento aqui uma pequena ata da reunião feita por mim, no sentido 

de apresentar alguns detalhes do encontro: 

 

Reunião da Juventude Xakriabá, Caciques e Lideranças 

Aldeia Prata 19/07/2021 13 horas da tarde  

Local: Casa da liderança da aldeia Prata, Sr. Valdemar 

Chegamos ao local muita gente já se encontrava ali reunida, conversando 

enquanto dava início a reunião. Ali naquela ocasião, o local escolhido foi a sombra de 

uma árvore. Uma árvore chamada ninho. Árvore que não é nativa da nossa região. 

Plantada no quintal de casa, ela continua verde durante todo o ano, com um pouco de 

água que é jogado nela. 



54 
 

Para iniciar os trabalhos foi feita a oração católica e o cântico ritual Xakriabá. 

Início da fala com o S.r. Valdemar, liderança da aldeia Prata, onde o mesmo 

antecipou agradecimentos ao pessoal ali presente e destacou a importância dos tópicos a 

serem abordados. Logo em seguida o direito a fala foi passada para o cacique Domingos, 

que fez complemento a fala do Sr. Valdemar e ressaltou a importância do encontro.  

A reunião foi pensada com intuito de expor os planejamentos da juventude para 

avaliação dos Caciques e Lideranças. Segundo Geovane Xakriabá, filho do cacique 

Domingos: “o principal objetivo é alinhar e apresentar as ideias da juventude para as 

lideranças, uma vez que demandas e movimentos são planejados, mas para isso acontecer 

é preciso o aval dos Lideranças”. 

Com mais esta iniciativa da juventude, reafirma-se a ideia e o compromisso 

firmado de serem não possíveis sucessores das lideranças, mas sim pilares de sustentação 

dos mesmos, atuando coletivamente com a organização interna. 

Durkwa um dos jovens Xakriabá, afirma que toda e qualquer ação será sempre em 

diálogo com a organização interna, ressaltando ser de fundamental importância esse 

segmento. Ainda segundo ele, levantar questões e demandas para ações coletivas é o 

objetivo. Nesse momento, foi colocado em pauta o planejamento para o Segundo 

Encontrão da Juventude Xakriabá, pensado para acontecer no próximo ano (2022), no 

mês de fevereiro, coincidindo com o mês em nos reunimos em memória de nossos 

ancestrais que tombaram durante a luta. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



55 
 

  

CAPÍTULO 4 – BARREIRA, MONITORAMENTO E 

ENFRENTAMENTO NO CONTEXTO DA PANDEMIA 
 

4.1. As principais ações frente à ameaça da COVID-19 

 

Uma das primeiras ações frente a ameaça eminente da COVID-19 , foi a restrição 

do acesso a pessoas estranhas no Território Xakriabá. Por meados do mês de março deste 

ano o Conselho Interno de Caciques e Lideranças, pensando no bem comum, visando 

proteger o Povo Xakriabá, principalmente resguardar os nossos anciões que são as nossas 

bibliotecas de histórias vivas, decidiram por meio desse coletivo restringir o acesso a 

pessoas estranhas dentro no Território Xakriabá, salvo o pessoal que abastece as 

mercearias com produtos/mercadorias considerados essenciais para a população, dentre 

outros tipos de serviços. Essa decisão de se deu visto que o avanço do Coronavírus 

(COVID-19) se propagava muito rápido nos municípios do Norte Mineiro e até mesmo 

nos municípios vizinhos.  

Dentre as primeiras ações que surgiam, uma delas foi a redução de acessos, ou 

isolamento de alguns acessos ao território, pois isso facilitava para que os grupos 

pudessem se organizar de forma/maneira mais compacta, e que pudéssemos ter mais 

eficácia nos bloqueios. As mobilizações foram expandidas dentro de todas as aldeias do 

território Xakriabá. 

A foto abaixo mostra e faz referência a uma das primeiras ações nas entradas do 

território Xakriabá. Foi tirada após a instalação da faixa de aviso de restrição de entrada. 

Esse é um dos acessos ao território Xakriabá na Aldeia Itapicuru, divisa entre os 

municípios de São João das Missões e Manga. 

 

 

 

 

 

 

 



56 
 

 

 

Figura 9: Faixa de aviso no acesso aldeia Itapicuru, representando uma das primeiras ações realizada. 

Foto: Edgar Corrêa Kanaikõ, 2020 

 

Um segundo momento/etapa desse movimento para restringir o acesso ao 

território foi feito alguns dias depois, com o objetivo de fortalecer a proteção do nosso 

povo. Devido às informações de que o avanço da pandemia se tornava cada vez mais 

alarmante, essas iniciativas visavam orientar o nosso povo quanto à preocupação para que 

não surgissem indígenas do nosso povo infectado. Barrar a entrada de pessoas estranhas, 

bem como restringir o acesso até mesmo àquelas pessoas que tinham fácil acesso e muitas 

delas conhecidas pelo fato de ter várias comunidades não indígenas que se relacionam 

com o nosso território. Essa segunda etapa se consolidou na colocação de cancelas e 

correntes em nove das entradas; em algumas delas foram montadas contenções com terra 

e cercas bloqueando a passagem. Os próprios guerreiros e guerreiras faziam a vigia em 

tempo integral das entradas. Se dividiam por aldeia, ou por região do território. 

 

 

 



57 
 

   

 

  Figura 10: Um dos grupos de guerreiros Xakriabá atuando nas barreiras– Foto: Edgar Corrêa Kanaikõ, 

2020. 

 

Todos nós vivemos uma modificação significativa em nossas vidas. Tudo mudou 

drasticamente num piscar de olhos. Hábitos, costumes, vivências socioespaciais, 

confraternizações e até mesmo os nossos rituais coletivos. Hoje em dia, com tudo isso 

que temos passado, temos ficado mais tempo com nossa família, mas também temos 

perdido tempos preciosos. São tempos em que ficamos estarrecidos com escancaramento 

das desigualdades sociais presentes no nosso país, que até então era mascarada pelo 

fascismo, pelo negacionismo, pela incompetência de um desgoverno negando nosso 

direito, alimentando o ódio, a invasão de nossos territórios mesmo em tempos de 

pandemia e autorizando o genocídio de nossos parentes indígenas praticamente todos os 

dias. É também um etnocídio, pois nossos anciões são nossos troncos, nossa bibliografia 

viva: uma vez autorizado isso, mata-se também as nossas histórias, nossas culturas. 

 

 

 



58 
 

4.2. Monitoramento comunitário na Terra Indígena Xakriabá 

 

Desde o início da pandemia do novo Coronavírus (COVID-19), com as possíveis 

chances de chegar ao nosso território, o nosso coletivo de organização interna Xakriabá, 

seguiu pensando contrapartidas que amenizassem, ou evitassem os impactos causados 

para com as pessoas e movimentos dentro do território. Em parceria com professores e 

bolsistas foi elaborado e colocado em prática o Monitoramento Comunitário na Terra 

Indígena Xakriabá. Desde o mês de abril/2020, até meados do mês de setembro/2020 

estivemos atuando nas barreiras sanitárias nos acessos ao nosso território. Nosso 

cotidiano mudou drasticamente no soar dos primeiros casos nas proximidades do nosso 

município. 

O Monitoramento Comunitário na Terra Indígena Xakriabá, realizado pelos 

Xakriabá e idealizado por um grupo de pesquisadores da UFMG/UFPA/Univ. Sheffield, 

foi implementado nesta pandemia do Covid-19 com o objetivo de rastrear possíveis rotas 

de contágio e produzir informações precisas e relevantes para auxiliar as equipes de 

saúdes locais, visto que seria preciso ações objetivas que surtissem impactos de imediato. 

Os próprios indígenas eram os responsáveis pela coleta, sistematização e 

processamento desses dados. Estavam envolvidas pessoas de todas as aldeias e teve 

participação direta de servidores da educação, da saúde, estudantes das escolas locais, 

estudantes universitários, dentre outros. 

O Monitoramento Comunitário na TIX é desenvolvido por meio de uma 

rede colaborativa intercultural entre Xakriabás e pesquisadores 

vinculados ao Grupo de pesquisa UFMG/UFPA/Univ. Sheffield. Esta 

ação, emersa de forma emergencial frente aos avanços da pandemia de 

COVID-19 no Brasil, tem como objetivo central trabalhar na produção 

e aplicação de ferramentas de coleta de dados e no encaminhamento e 

análise das informações sobre o fluxo de entrada e saída de pessoas da 

TIX. Deste modo, busca-se auxiliar no rastreamento de possíveis rotas 

de contágio e na tomada de decisão nos âmbitos do sistema de saúde 

local, das lideranças e das famílias indígenas. 

A metodologia do monitoramento, desenvolvida de modo colaborativo 

e remoto, tem sido dividida em três atividades distintas a citar: a) Coleta 

de dados; b) Sistematização e processamento de dados; e c) Análise e 

uso de dados. Parte das atividades é desenvolvida localmente pelos 

colaboradores indígenas Xakriabá e outra parte é desenvolvida pela 

equipe de pesquisa coordenada pelos professores Ana Maria R. Gomes, 

Marden B. Campos e Roberto L. M. Monte-Mór da UFMG. 

A Coleta de dados contempla a produção e uso de instrumento para 

registro dos dados primários – ficha física para anotações a caneta; a 



59 
 

instrução para preenchimento do instrumento; e parte do processo de 

transmissão dos dados primários, na produção de fotos das fichas 

físicas. À Sistematização e processamento de dados somam-se as ações 

de transmissão e organização das fotos das fichas físicas em plataforma 

de nuvem; produção e instrução de uso das planilhas para tabulação dos 

dados; digitação dos dados coletados; consolidação dos dados coletados 

e organização dos arquivos produzidos na plataforma de nuvem. A 

última atividade, de Análise e uso de dados prevê a produção de 

relatórios com indicadores; e a transmissão das informações, mais 

“lapidadas”, aos polos locais de saúde e lideranças Xakriabá. (Grupo 

de pesquisa UFMG/ UFPA/Univ. Sheffield 

Grupo de Monitoramento Comunitário na Terra Indígena Xakriabá 

(TIX) Metodologia Colaborativa Remota, 2020). 

                                                                                                                                                                

A Barreira no acesso da Aldeia Itapicuru se organizava por escola sede, assim 

fortalecendo as relações da escola com o território. Usamos dois cronogramas, já que no 

acesso em nossa aldeia eram duas escolas sede atuando. A Escola Estadual Indígena 

Bukikai que tem como anexos as seguintes aldeias: Sapé, Santa Cruz e São Domingos. 

No entanto, somente faziam parte deste quadro pessoas das aldeias Itapicuru e Sapé, pelo 

fato de em Santa Cruz e São Domingos haver um acesso onde realizavam o mesmo 

trabalho. A Escola Estadual Indígena Mambuka que tem como anexo as aldeias Barra do 

Sumaré I e II.   

 

 

 

Figura 11: Cronograma de Monitoramento Escola Bukikai – Barreira Acesso Aldeia Itapicuru. 



60 
 

 

Figura 12: Cronograma de Monitoramento Escola Mambuka – Barreira Acesso Aldeia Itapicuru. 

 

Os cronogramas acima eram compostos apenas por pessoas que faziam parte do 

quadro de servidores das escolas e alguns estudantes. Isso foi feito somente para controle 

de atividade das direções escolares. As populações das aldeias não eram inseridas neste 

quadro, mas se faziam presentes todos os dias. No mês de maio/2020 foi produzida a ficha 

para coleta de dados. Segue a ficha abaixo: 



61 
 

 

 

Figura 13: Representação da ficha usada na coleta de dados do Monitoramento. 

 

 

Esta ficha era usada para registro de saída e entrada, sendo que após ser iniciada, 

deveria ser usada para somente um fluxo (de entrada ou de saída) e preenchida por uma 

pessoa. Uma única ficha continha dez linhas e apresentava perguntas sobre doenças de 

risco, destino, motivo pelo qual estava se deslocando, permanência, dentre outras. 

Também no mês de maio/2020 fizemos um teste piloto no acesso Riachão/Riacho 

do Brejo com esta ficha, onde aplicamos algumas para entender como seria esta atividade, 

e observar como seria a reação das pessoas ao serem abordadas. Esse primeiro 

experimento nos proporcionou avaliar diversos pontos, e então foi possível se adequar a 

algumas situações que percebemos que poderia melhorar. 

A foto abaixo representa o primeiro teste realizado, momento em que abordamos 

o veículo do chefe de posto da CTL da FUNAI. 

 



62 
 

 

 

Figura 14: Experiência teste para aplicação das fichas do Monitoramento Comunitário Xakriabá – Foto: 

Edgar Corrêa Kanaikõ, 2020. 

 

 

Para a tabulação, ou seja, lançamento dos dados coletados, foi criada uma planilha 

no sistema Excel, sendo que a representação abaixo foi a última versão, já que 

anteriormente foram criadas e utilizadas outras três para que se chegássemos a essa versão 

considerada ideal.  A planilha tem o seguinte modelo abaixo: 

 



63 
 

 

Figura 15: Representação da planilha utilizada para lançamentos de dados do Monitoramento 

Comunitário. 

 

Esta planilha continha praticamente as mesmas informações da tabela, porém com 

alguns detalhes sobre a equipe de digitação. Foram formadas equipes de digitação, a fim 

de fazer a tabulação o mais rápido possível.  

Para facilitar o acesso às informações coletadas e tabuladas, foi criado um e-mail, 

e com este e-mail, foi criado uma conta/plataforma de nuvem online compartilhado no 

Google Drive, exclusiva para inserção de arquivos relacionados ao monitoramento. 

Planilhas digitadas, arquivos de fotos sobre as fichas, relatórios, tudo isso inserido em 

pastas organizadas em um único drive.  

Logo abaixo, em representação na foto, um Boletim Informativo da Terra 

Indígena Xakriabá, criado pelo povo Xakriabá, em parceria com a Organização Interna e 

também com as equipes de saúde, chefiado pelo então enfermeiro Maciel Xakriabá, com 

o objetivo de deixar informados e orientar a população na prevenção contra o Covid-19. 

 

 



64 
 

 

Figura 16: Boletim informativo da Terra Indígena Xakriabá – Fonte: Organização Interna do Povo 

Xakriabá. Atualização em 28 de junho de 2021. 

 

 

 

 

 

 



65 
 

Tive atuação de forma ativa nas atividades, desde as primeiras discussões, até a 

implantação do Monitoramento. No início, fui contatado pela então professora da 

UFMG/FIEI (Formação Intercultural para Educadores Indígenas) Ana Gomes para ajudar 

na discussão da proposta dentro do território. Tivemos a participação de quase 100% dos 

estudantes do FIEI e de outras áreas neste monitoramento e também o envolvimento dos 

servidores do campo escolar e alunos, o que torna mais evidente que, mais que estudantes 

de Licenciatura Indígena de uma universidade renomada, mais que professores, ou 

qualquer posição que ocupamos, continuamos com a forte ligação com o nosso território 

e nosso povo. 

No monitoramento eu fazia um pouco de tudo. Coordenava os grupos do acesso à 

minha aldeia, fazia parte dos grupos de coleta de dados através das fichas, atuava da 

tabulação dos dados e sistematização ou inserção dos arquivos no drive, dentre outras que 

envolviam questões sobre o monitoramento. Recentemente tive participação também na 

roda de conversa da equipe de pesquisa UFMG/UFPA/Univ. de Sheffield para falar sobre 

o Monitoramento Comunitário no Território Xakriabá. 

Para concluir, digo que estamos vivendo dias sombrios. Dias esses que trazem 

muitas incertezas. Estamos ansiosos em voltar a normalidade, mesmo que a normalidade 

nos dias de hoje também nos traga medo. Devemos construir novas cosmovisões de 

mundo, para que haja novos meios, novas ideias que andam juntas. Para nós povos 

indígenas tem sido mais um desafio, mais uma luta dentre as várias pelos quais nossos 

ancestrais já passaram anteriormente.  

 

4.3. Resultados obtidos 

 

O Monitoramento foi de grande importância para nós Xakriabá, tendo vista que 

nem mesmo nós tínhamos noção do quão grande e importante seria esse desafio. As 

informações coletadas ao longo do período de monitoramento tiveram uma relevância 

tremenda, e contribuíram muito com o coletivo e principalmente com as equipes de saúde 

das nossas aldeias. Este foi um aprendizado para além de monitoramento, nas barreiras 

também era um espaço para nosso fortalecimento cultural, pois ali também tinha em 

alguns momentos os cânticos tradicionais, uma roda de conversa ao redor da fogueira, 

contação de histórias, produção de artesanatos, dentre vários outros momentos que foram 

marcantes. 



66 
 

Assim que se constataram os primeiros casos da doença, com os dados obtidos foi 

possível identificar as rotas por onde as pessoas infectadas teriam transitado.  Isso 

possibilitou uma ação mais imediata das equipes de saúde. Com o monitoramento foi 

produzido dados ricos em informações, contribuindo para além dos fins para que foi 

implantado.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



67 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Em meio ao processo de construção deste trabalho, procurei focar em questões 

centrais nas quais geravam dúvidas sobre seu entendimento. Ao analisar os entendimentos 

acerca do termo juventude, foi possível perceber que, apesar de ser uma palavra nova 

dentro do território Xakriabá, há muito tempo já havia uma participação efetiva dos 

mesmos, porém não usavam de uma classificação categórica para identificá-los. Através 

das pesquisas percebe-se que, a Juventude em parceria com o conselho interno de 

caciques e lideranças tem uma participação ativa nos processos de retomada do território, 

além de terem conquistado espaços nos diálogos e elaborações de ações estratégicas. Ao 

reafirmar a frente das lideranças o compromisso de dar continuidade à luta feita por eles 

e por nossos ancestrais, a Juventude tomou pra si mais responsabilidades, refletindo esse 

comprometimento em práticas coletivas que fortalecem a cultura, a identidade e a luta 

Xakriabá. 

A Juventude Xakriabá tem se mostrado presente em todos os movimentos, desde 

a luta no território, as lutas para além dele. Os mesmos tem se destacado diante das lutas 

coletivas juntamente com outros povos em Brasília e em outros lugares, sendo 

reconhecidos no âmbito nacional e até mesmo internacionalmente. Este é somente o 

segundo trabalho acadêmico com o propósito de trazer e apresentar destaques para a luta 

da Juventude, mas tenho esperanças de que possam vir muitos outros. Não somente 

trazendo as mesmas abordagens, mas também as conquistas futuras que virão como fruto 

desta luta.  

Muito já se ouviu dizer que, como Juventude somos o futuro, mas atualmente essa 

fala teve mudança. Muito se tem dito agora que o futuro vai depender de nós Juventude 

como corpo presente na luta pela ampliação do nosso território e pela garantia dos nossos 

direitos, para que possamos garantir o futuro que terão nossos filhos e netos como 

herdeiros da nossa luta. 

 

 

 

 

 



68 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
 

BANIWA, Gersem. Prefácio. In OLIVEIRA, Assis da Costa e RANGEL, Lúcia Helena 

(orgs). Juventudes Indígenas: Estudos interdisciplinares, saberes interculturais. 

Conexões entre Brasil e México. 1ª edição. Rio de Janeiro: Epapers,2017. 

 

CIMI, Um pé na aldeia, um pé no mundo: Juventude Xakriabá segue os passos da 

resistência histórica do povo. Em seu 1° Encontro da Juventude, os herdeiros da luta 

Xakriabá unem-se à labuta de seus caciques, pajés e lideranças. CIMI, Terra Indígena 

Xakriabá, Outubro de 2017. 

 

CORRÊA XAKRIABÁ, Célia Nunes. O Barro, o Genipapo e o Giz no fazer 

epistemológico de Autoria Xakriabá: Reativação da memória por uma educação 

territorializada. Dissertação de Mestrado em Desenvolvimento Sustentável (UnB), 

Brasília, DF, 2018. 

 

OLIVEIRA, Assis da Costa e RANGEL, Lúcia Helena (orgs). Juventudes Indígenas: 

Estudos interdisciplinares, saberes interculturais. Conexões entre Brasil e México. 

1ª edição. Rio de Janeiro: E-papers, 2017. 

 

ABREU, Werly Pinheiro de Abreu, (Dogllas). Onde houver Xakriabá, haverá 

resistência! violações dos direitos indígenas no caso Xakriabá durante a ditadura 

militar. 2018. 60 f. Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura)–Faculdade de 

Educação, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2018. Habilitação em 

Matemática. 

SILVA, Cássio Alexandre da. A natureza de um território no sertão no Norte de 

Minas Gerais: a ação territoriar dos Xakriabá. (Tese de Doutorado). Programa de Pós-

Graduação em Geografia da Universidade Federal de Uberlândia, UFU, Uberlândia: 

2014.  

SANTANA, Daiane Gomes. Juventude Xakriabá: protagonismo luta e resiliência um 

pé na aldeia, um pé no mundo. 2020. [59] f. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Licenciatura em Formação Intercultural Para Educadores Indígena, Habilitação em 

Língua, Artes e Literatura.) – Faculdade de Educação, Universidade Federal de Minas 

Gerais, Belo Horizonte, 2020. 

 

 

 

 


