
 
 

 

 

Faculdade de Educação - Universidade Federal de Minas Gerais 

FORMAÇÃO INTERCULTURAL PARA EDUCADORES INDÍGENAS 

 

 

 
 

 

 

 
SAIARA NASCIMENTO DA CONCEIÇÃO 

 

LUTAS E ESTEREÓTIPOS DA MULHER INDÍGENA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

BELO HORIZONTE 

2021 

 



 
 

 

 

SAIARA NASCIMENTO DA CONCEIÇÃO 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

LUTAS E ESTEREÓTIPOS DA MULHER INDÍGENA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Percurso acadêmico apresentado ao 

Programa de Formação Intercultural para 

Educadores Indígenas da Faculdade de 

Educação da Universidade Federal de 

Minas Gerais 

Área: Ciências Sociais e Humanidades 

Orientadora: Prof.ª Drª. Ana Gomes 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BELO HORIZONTE 

2021 



 
 

 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Em primeiro lugar à Deus e ao meu Santo Expedito quе fizeram com que meus 

objetivos fossem alcançados, durante todos os meus anos de estudos. 

Agradeço aos meus pais e irmãos, e ao meu cônjuge, pela força e apoio. 

Agradeço em especial à bolsista Victória Lopes Dias e à professora Ana Maria 

Gomes por ter sido minha orientadora e ter desempenhado tal função com dedicação e 

amizade. 

Aos professores, Pedro Rocha, Ana Gomes, Paulo Maia e Pablo Lima, por todos 

os conselhos, pela ajuda e pela paciência com a nossa turma. 

Agradeço pelo apoio da Escola Indígena Pataxó Boca da Mata e a minha 

comunidade. 

Agradeço aos meus colegas, pelos bons momentos e trocas de conhecimentos e 

experiências, pela amizade e companheirismo durante o curso, em especial, à Ana Clara, 

Sandriana e Viviane com quem dividia a angústia e a ansiedade durante a realização de 

todo o trabalho. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

RESUMO 

 

O presente trabalho tem como proposta apresentar estudos feitos através de revisões 

bibliográficas e entrevistas, com o objetivo de evidenciar as ideias preconcebidas sobre 

as mulheres indígenas presentes na literatura e na midia televisiva. Além disso, pretendo 

explicitar os preconceitos que nós mulheres indígenas sofremos, assim como apontar as 

nossas ferramentas de luta que se manifestam através da escrita, das mídias sociais, dos 

textos, dos poemas, dos cantos e das organizações sociais. O objetivo principal do 

trabalho é demonstrar como as nossas estratégias de luta têm sido utilizadas para dissolver 

esses estereótipos e quebrar o silenciamento imposto às mulheres indígenas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

LISTAS DE ILUSTRAÇÕES 

 

 

Figura 1: Exposição dos produtos na feira de Caraíva ................................................... 25 

Figura 2: Comercialização de produtos durante a exposição ......................................... 25 

Figura 3: Sabões medicinais ........................................................................................... 26 

Figura 4:  óleos e pomadas anti-inflamatórias ................................................................ 26 

Figura 5: Tipi e rapé ....................................................................................................... 27 

Figura 6: Garrafadas e artesanatos feitos com materiais naturais .................................. 27 

Figura 7: Folha da pitanga .............................................................................................. 30 

Figura 8: Folha de aroeira ............................................................................................... 30 

Figura 9: Folha de favaquinha de galinha ...................................................................... 31 

Figura 10 Folha de Quiolô .............................................................................................. 31 

Figura 11: Casca da aroeira ............................................................................................ 32 

Figura 12: Casa do cajueiro ............................................................................................ 32 

Figura 13: Folha da arruda ............................................................................................. 33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
 

 

SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO ................................................................................................................ 7 

Memorial e descrição da Terra Indígena Pataxó .............................................................. 7 

CAPÍTULO I .................................................................................................................. 10 

MULHERES INDÍGENAS E ESCRITA: ...................................................................... 10 

CONSTRUINDO A AUTORIA INDÍGENA ................................................................ 10 

1.1 – MULHERES INDÍGENAS NAS PESQUISAS E SEUS ESTEREÓTIPOS EM 

DIVERSAS FONTES: LIVROS, TELEVISÃO E CINEMA ........................................ 10 

1.2 - A ESCRITA DAS MULHERES INDÍGENAS: ELIANE POTIGUARA E CÉLIA 

XAKRIABÁ ................................................................................................................... 12 

CAPÍTULO II ................................................................................................................. 17 

AS MULHERES INDÍGENAS NA VIDA COTIDIANA E NA LUTA ....................... 17 

As lutas das mulheres na aldeia do povo Pataxó: Entrevistas ........................................ 17 

2.1- Arissana, mulher indigena, artista plástica, professora e mãe ................................. 17 

2.2- Erilsa Braz dos Santos 40 anos, Mulher, indígena, mãe, liderança e vice cacica da 

aldeia de Barra velha ...................................................................................................... 20 

2.3 A experiência de ser mãe e redes de apoio ............................................................... 22 

2.4 A participação das mulheres indígenas na comunidade ........................................... 23 

2.5 Associação das Mulheres Indígenas da Aldeia Boca da Mata ................................. 24 

2.3- Parto e nascimento: as experiências das mulheres indígenas .................................. 28 

Parto e cuidados .............................................................................................................. 28 

CAPÍTULO III ............................................................................................................... 37 

O MOVIMENTO DE MULHERES INDÍGENAS NO CONTEXTO BRASILEIRO .. 37 

3.1- Primeira marcha das mulheres indígenas de 2019 e a criação da ANMIGA em 2121

 ........................................................................................................................................ 40 

CONSIDERAÇÕES FINAIS: ........................................................................................ 41 

A LUTA DAS MULHERES INDÍGENAS CONTINUA ............................................. 41 

 

 

 



 

7 
 

INTRODUÇÃO 

 

Historicamente as mulheres indígenas desempenham papéis fundamentais, como 

agentes de mudanças nas famílias, nas comunidades e na vida do seu povo. Elas  se 

organizam e reivindicam a sua cidadania. Mesmo com o seu protagonismo a sua presença 

é rara nos espaços feministas. As mulheres indígenas acabam sendo um grupo pouco 

falado nas discussões sobre o feminismo (Branco) e são as que mais são afetadas pelo 

modelo econômico brasileiro. 

O feminismo branco conhece pouco as especificidades da mulher indígena. Ele 

desconsidera os resquícios que a colonização europeia impõe sobre os corpos de mulheres 

negras e indígenas. Faltam diálogos que contemplem as realidades de mulheres não 

brancas. Por isso, ao falar de feminismo é preciso pluralizar o movimento para que as 

demandas das mulheres indígenas sejam acolhidas. A minha intenção com este trabalho 

foi desmistificar a imagem da mulher indígena dos estereótipos repassados por livros, 

cinemas, televisão e outros meios de transmissão. 

Pretendi mostrar a luta das mulheres indígenas por seus direitos e pelos os do seu 

povo. Além disso, problematizei as ideias preconcebidas de que nós mulheres indígenas 

somos ingênuas, passivas e possuidoras de uma sensualidade exacerbada, e que  têm como 

único papel  gerar filhos. Nem todas nós querem ser mães somos também capazes de 

gerar representatividade feminina.  

Para fundamentar as discussões que propus, utilizei como métodos de pesquisa a  

revisão bibliográfica e as entrevistas. 

 

Memorial e descrição da Terra Indígena Pataxó  

 

Eu , Saiara Nascimento da Conceição 22 anos, nasci em 17 de Novembro de 1998, 

na Aldeia Boca da Mata, localizada no território de Barra Velha, município de Porto 

Seguro, extremo sul baiano. Me identifico como mulher indigena. Iniciei meus estudos 

na Aldeia Cassiana em 2003. Lembro-me que a sala de aula era bem pequena , com 

cimento vermelho no chão e feita de pau a pique, nela estudavam crianças de idades 

diferentes. Tenho poucas recordações desse período, me lembro apenas das brincadeiras 

com nossa professora Luciana. 

Depois de um tempo passei a estudar na escola de Boca da Mata,  onde tínhamos 



 

8 
 

inúmeras brincadeiras, a que está mais viva em minha memória é o queimado. Nesta 

brincadeira você tenta acertar “queimar” o adversário com uma bola. Se você jogar a bola 

nele e ele agarrar, você estará queimado. O time que tiver o maior número de participantes 

queimados perde jogo, e o time que tiver mais jogadores sem se queimar vence. 

Nesse período eu gostava de sentar no pátio da escola com meus amigos e ficar 

conversando, ou brincando de pique-pega. A estrutura desta escola também era de pau a 

pique e cimento vermelho. Havia um quadro negro em cima de uma mesinha e as turmas 

eram divididas por idade. Minha pequena escola era como minha segunda casa, minhas 

professoras eram como segundas mães.  

Em 1951, aconteceu uma guerra muito triste em Barra Velha. O capitão da aldeia 

Honório Ferreira e mais três Pataxó viajaram até o Rio de Janeiro para reivindicar seus 

direitos e suas terras. Como não possuíam dinheiro para a viagem, eles saíram a pé, com 

previsão de retomar somente quando conseguissem ser ouvidos. No Rio de Janeiro o tal 

Rondon falou que tomaria as devidas providências e que mandaria engenheiros para 

demarcar as terras. Então Honório e seu grupo voltaram para casa acompanhados de dois 

homens brancos que se diziam engenheiros. 

Os dois homens chegaram iludindo os indígenas com intuito de roubar a venda do 

senhor Teodomiro. Os índios os receberam inocentemente. Fizeram uma reunião, alguns 

decidiram saquear e outros foram contra. Pegaram Teodomiro, amarraram, carregaram, 

jogaram-no na praia e roubaram toda a mercadoria. Por coincidência, na hora ia passando 

um homem que perguntou o que estava acontecendo, Teodomiro respondeu que  os índios 

tinham feito aquilo com ele. Esse homem que o encontrou foi até a linha do telégrafo e 

comunicou à polícia de Porto Seguro e de Prado. Assim que receberam a denúncia toda 

comunicação no local foi cortada.  

No dia seguinte de madrugada eles chegaram atirando. Houve até troca de tiros 

entre os policiais de Porto Seguro e Prado que pensavam que os tiros vinham dos índios, 

quando eles perceberam que não era os índios que estavam atacando, uniram forças para 

atacar os índios. Assim teve início o massacre do povo Pataxó. 

 Segundo seu Ascilino, foi depois do fogo de 51 que as pessoas começaram a 

morar na Boca da Mata, que antes era um lugar utilizado apenas para a caça.  Este local 

era uma floresta profunda, a sua entrada era uma pequena boca na vastidão da mata, por 

isso recebeu o nome de Boca da Mata. 

Quem começou a vir à Barra Velha primeiro foi a família dos Braz Tibúrcio, pai 

de Ascilino, Capanga, Josafá e depois chegou Firme. Eles começaram a morar em 



 

9 
 

palhoças onde hoje é o campo. Depois foi Chico Mariano que morava na cabeça da 

ladeira. Ele conta que antes era tudo mata grossa e os que chegavam construiam palhoças 

em círculo no meio da mata. Depois outras famílias foram chegando, como: os Ferreira, 

Farias, Conceição e o pessoal dos pesca e Santana. 

Novas famílias chegavam, inclusive doze famílias de outras aldeias. Eles faziam 

suas casas, desbravando as matas, pois no começo era tudo mata brava.As primeiras casas 

foram construídas ao redor do campo que era onde eles chegavam e depois iam 

adentrando na mata.Com o passar do tempo iam  chegando mais famílias que construiam 

suas casas ao redor do campo. 

 Hoje, depois de mais de quarenta anos, a Aldeia Boca da Mata tem 

aproximadamente 209 famílias, e conta com uma população de aproximadamente 1.500 

pessoas que têm como meio de subsistência a agricultura e a produção de artesanatos de 

madeira. Estas atividades geram 30% da renda da aldeia, os outros 70%  vêm de pessoas 

empregadas na educação e na saúde da aldeia , e do cultivo de pimenta-do-reino, de 

hortaliças , do café, entre outros, há também umas poucas cabeças de gado. 

  



 

10 
 

 

 

CAPÍTULO I 

MULHERES INDÍGENAS E ESCRITA:  

CONSTRUINDO A AUTORIA INDÍGENA 

 

1.1 – MULHERES INDÍGENAS NAS PESQUISAS E SEUS ESTEREÓTIPOS EM 

DIVERSAS FONTES: LIVROS, TELEVISÃO E CINEMA 

 

Ser indígena é sinônimo de resistência, e  ser mulher é sinônimo de força, imagine 

então o poder das mulheres indígenas envoltas em um poder de resistência ancestral que 

se unem para buscar os direitos do seu povo. Elas buscam, através da luta, a igualdade e 

o respeito por seus corpos e suas crenças. E também reivindicam seu território e a 

visibilidade às mulheres de suas aldeias. 

No artigo “A inserção da mulher indígena Brasileira na sociedade brasileira 

contemporânea através da literatura”, que reflete sobre o uso da literatura como 

ferramenta de lutas das mulheres indígenas, as autoras verificam que este processo 

começa acontecer no século XX. 

 “Ao procurarmos  informações referentes à colonização europeia no território 

brasileiro, a história registra passagens bárbaras e grotescas no processo de colonização 

contra os povos que aqui habitavam” (KAUSS & PERUZZO, 2012 ,p.32). 

 

Todas as muitas e diferentes etnias que ocupavam o território foram 

denominadas, pelos europeus, de “índios”; vistos como seres inferiores 

pelos parâmetros científicos da época, que consideravam os europeus 

como uma raça superior e “civilizada”. (KAUSS & PERUZZO, 2012 

,p.32-33). 

 

 

 Diversas e numerosas etnias que viviam no Brasil quando o  colonizador europeu  

invadiu  o território passaram a ser chamadas de “ índios". Essa denominação genérica 

não abrangia as diversidades e especificações das diferentes etnias. Estes povos foram 

subjugados como seres inferiores e bárbaros (KAUSS & PERUZZO, 2012) 

Podemos observar muitos estereótipos registrados em obras literárias produzidas 

por autores não indígenas. Em tais obras encontram-se referências de que não há beleza 

na mulher indígena, ou ainda encontramos a projeção de valores sociais alheios aos 

mundos indígenas. Sobre este aspecto podemos citar “Iracema”, uma obra indianista 



 

11 
 

clássica do romantismo brasileiro escrita por José de Alencar em 1865. 

Em seu romance ao descrever a índia Iracema, como “mulher e esposa ideal”, suportando 

“sem revolta o desprezo do esposo” (CAVALCANTI, 2002, p. 12 apud  KAUSS & 

PERUZZO, 2012 ,p.40), José de Alencar  projeta na mulher indígena uma representação 

feminina própria de uma sociedade ocidental, patriarcal e eurocêntrica. 

A construção da imagem da mulher indígena carregada de esteriótipos e 

preconceitos é atualizada na contemporaneidade através de representações das mulheres 

indígenas presentes no cinema e na teledramaturgia brasileira. A título de exemplo posso 

citar uma análise que realizei sobre a telenovela “Araguaia” produzida pela TV Globo e 

exibida no período de 27 de setembro de 2010 a 9 de abril de 2011.  

Constituída de 166 capítulos a trama da novela tinha como cenário às margens do 

rio Araguaia e contava a saga do personagem Solano, um homem branco que desafiou 

uma maldição Karuê.  

Analisando o discurso narrativo da obra, pude observar uma forte carga de 

objetificação e hipersexualização do corpo da mulher indígena. Na trama, Estela Kuarê 

uma mulher indígena (última descendente de seu povo) é retratada como um instrumento 

da maldição do povo Karuê. Estela seduzia Solano, e este lutava contra a sedução por 

medo da maldição que o condenava à morte.  

Além disso, a mesma novela reforçava a representação genérica e preconceituosa 

dos índios como o bons selvagens que vivem em oca, dormem em redes e sobrevivem apenas 

da casca e da pesca.  Destaco que essa prática também se repete em obras cinematográficas. 

É importante ressaltar que estas representações são perigosas para os povos indígenas, 

pois induzem ao erro, e reforçam os estereótipos de que todos os indígenas são da mesma 

maneira, o que invizibiliza as pluralidades culturais e sociais de cada povo. 

Outro assunto que trazia admiração aos portugueses era a nudez feminina indígena 

que era vista com lascívia. Para o indígena a nudez faz parte da sua natureza, e não era 

vista como forma de sensualizar ou de sexualizar os corpos, nem de atrair o sexo oposto. 

 

Para os povos indígenas, andar nu fazia parte de seu cotidiano e suas 

convenções sociais ratificaram esse costume, ao contrário do que 

acontecia na Europa, recém saída da Idade Média, que condenava o 

corpo humano como pecaminoso, caminho para a lascívia,para a luxúria 

e para o inferno. Lá, as mulheres precisavam cobrir totalmente seu 

corpo, não podiam se deixar olhar porque, baseada em um pensamento 

misógino, principalmente a Igreja, que era quem ditava o bom proceder 

moral, via no corpo feminino uma via de transgressões que levava 

invariavelmente à senda do pecado e do inferno (KAUSS & PERUZZO, 



 

12 
 

2012 ,p.36). 

 

 

Ao falar do universo feminino brasileiro, nos vêm à mente , a mulher preta e a 

mulher branca, mas raramente nos vêm à mente a mulher indígena, isso se deve a 

invisibilidade atribuída aos povos indígenas no Brasil. 

Um exemplo bem claro é quando vamos procurar textos literários sobre mulheres 

indígenas. Os poucos textos que encontramos não as colocam como personagens 

principais e quando as colocam elas estão idealizadas ou carregadas de esteriótipos 

pejorativos. 

Para as pessoas indígenas, o respeito que se dá aos que tem mais idade é algo vital 

e de  grande relevância, pois eles simbolizam a sabedoria ancestral e a sua  memória. Os 

mais velhos têm a função de preservar informações ancestrais e de possibilitar a 

manutenção da identidade indígena. Em nossa cultura as mulheres e as crianças também 

são respeitadas. As mulheres são consideradas mais próximas da mãe terra, ou seja, muito 

preciosas por  terem o dom de gerar a vida em si para perpetuar o seu povo.  

O guia de pesquisa “Coisas de Índio”, do professor e escritor Daniel Munduruku 

diz que “As crianças ocupam um espaço  privilegiado na sociedade indígena. Desde o 

momento que nascem são tratadas de forma muito carinhosa” (MUNDURUKU, 2003, p. 

48). Nas comunidades indígenas os mais velhos são muito respeitados, eles simbolizam 

a sabedoria, por isso, sempre são procurados para se dar conselhos, contar causos e 

ensinar sobre os mistérios da vida. As crianças são vistas como um ser em aprendizado,  

por isso em toda a atividade elas estão sempre por perto para aprender através do exemplo 

e da oralidade.  

As mulheres são valorizadas pela participação, pela força e pela garra com que 

trabalham em conjunto com os homens. Cada um contribui com sua ajuda, sem 

paradigmas de sexo ou de inferiorização de trabalho; cada um contribui com seu trabalho. 

 

 

1.2 - A ESCRITA DAS MULHERES INDÍGENAS: ELIANE POTIGUARA E 

CÉLIA XAKRIABÁ 

 

A literatura escrita deu autonomia e possibilitou as mulheres indígenas 

mostrassem seus rostos a sociedade não indígena, deixando seus legados, levantando 

bandeiras de luta, buscando por reconhecimento, autonomia própria e de seu povo. 



 

13 
 

Quebrando padrões e dissolvendo estereótipos de que a mulher indígena é passiva e 

ingênua, mostrando que somos guerreiras e empoderadas. 

As mulheres indígenas atualmente estão tomando posse da escrita, para elas 

mesmas mostrarem o sofrimento, a violência e a marginalização que sofrem desde o 

processo de construção da sociedade não indígena que começou com a colonização e vai 

até os dias de hoje . 

A escrita está sendo usada como instrumento de luta para garantir o seu lugar de 

direito numa sociedade que as marginalizou desde o seu processo de formação. E é um 

pouco desse grito de revolta e de dor que podemos encontrar em seus poemas e textos 

narrativos.  

É o que podemos perceber no trecho de um belo poema de Eliane Potiguara que 

diz: 

 

Não sou violência 

Ou estupro 

Eu sou história 

Eu sou cunhã 

Barriga brasileira 

Ventre sagrado 

Povo brasileiro 

Ventre que gerou 

O povo brasileiro 

Hoje está só ... 

A barriga da mãe fecunda  

E os cânticos que outrora cantava 

Hoje são gritos de guerra 

Contra o massacre imundo. 

(Potiguara, 2004, p. 34-35). 

 

Atualmente as mulheres indígenas tornaram-se possuidoras da palavra, 

dominaram a escrita em nível acadêmico e  a utilizam como  instrumento de defesa. Elas 

estão colocando no papel o que ficava apenas na oralidade, assim se tornam visíveis na 

sociedade onde sempre as invisibilizou. 

As mulheres indígenas assumiram papéis de líderes para defenderem e 



 

14 
 

conseguirem seus direitos e de seus povos. Elas lutam para que políticas públicas sejam 

instituídas para que possam reivindicar seus direitos, como a demarcação de terras que 

originalmente pertenciam a seus povo e foram tomadas pelo processo colonizador, as leis 

que as defenderem da violência física , psicológicas , abusos sexuais e exploração da mão 

de obra. Lutam também para conseguir saúde , escolas  para crianças , discutir padrões  e 

lutar para quebrar estereótipos e preconceitos a elas instituídos. 

Nós indígenas não fazemos literatura apenas na escrita , nós vivemos a literatura. 

É algo que transcende a linguagem, que vai do corporal ao espiritual , que passa de pessoa 

para pessoa, com cantos, pinturas e no modo único de viver. Essa forma única de 

expressão consideramos literatura. 

As mulheres indígenas vão abrindo seu espaço, se adaptando e cada vez mais 

conquistando espaços, através dos seus textos literários, textos estes que são utilizados 

para manter viva, a memória , a história e a identidade de um povo, com narrativas, 

romances, poesias, contos e causos. Mesmo com essas novas formas de ver o mundo, as 

pessoas indígenas não esquecem seu lugar de origem , nem do desafio maior que é buscar 

por equidade , e por respeito ao seu lugar social enquanto mulher indígena. 

No Brasil, temos, entre outras referências, duas figuras femininas que se destacam 

na literatura, por divulgar as condições de vida das mulheres  indígenas: Graça Graúna e 

Eliane Potiguara. Eliane é conhecida nacional e internacionalmente com seu trabalho de 

defesa dos povos indígenas.  Foi a primeira escritora nativa que conseguiu, com seu 

poema “Identidade Indígena”, na década de 70, ganhar publicação de abrangência 

nacional e “driblar a censura e o regime militar” (POTIGUARA, 2004, p. 18). Vejamos 

um fragmento do poema:  

 

 

Nosso ancestral dizia: temos vida longa  

 

Mas caio da vida e da morte  

E range o armamento contra nós 

Mas enquanto eu tiver o coração aceso  

Não morre a indígena em mim   

E nem tampouco os compromissos que assumi  

Perante os mortos  

De caminhar com minha gente passo a passo  



 

15 
 

E firme em direção ao sol [...]  

(Potiguara, 2004, p. 102).  

 

Eliene Potiguara retrata o poder e a força dos não indígenas, que, se utilizando de 

armamentos, poder político, econômico e força bruta contra os povos indígenas, tiraram-

lhes a garantia de viver suas próprias histórias, impondo novos costumes e crenças. 

Potiguara não aceita a morte da identidade indígena e permanecerá lutando pelo seu  povo 

enquanto tiver vida.  

Do âmago da mulher indígena, por causa do desrespeito aos povos nativos, surge 

uma fera selvática – sua verdadeira identidade - empossada de coragem para defender e 

erguer-se em defesa de seu  povo diminuído, que está num “novo mundo” convivendo 

com doenças,  desamparos, estereótipos e explorações das mais deploráveis, como 

o  alcoolismo e as loucuras. Tudo isso desde o século XVI até os dias os dias atuais, século 

XXI.  

Para sair do anonimato, mostrar-se como um ser de valor, emergir no mundo 

contemporâneo e dissolver os estereótipos, é  necessário movimento. A literatura foi um 

dos alicerces para a impulsão da luta da mulher indígena. Para fortalecer essa luta 

feminina indígena,  entre  outras ações afirmativas, surgiu o RUMINA, uma Rede 

de  Comunicação Indígena.  

Esta rede foi criada no ano de 1987 e tem como finalidade promover o acesso de 

mulheres e homens indígenas ao  exercício da cidadania. Através dessa entidade, luta-se 

pela efetiva construção de políticas públicas voltadas para a proteção das 

mulheres  indígenas em relação aos problemas e preconceitos que enfrentam em  sua luta 

cotidiana por um lugar a que tem direito na sociedade  brasileira.  

Observa-se com certa facilidade que a literatura é um dos  principais instrumentos 

culturais de inserção social para uma minoria,  independente de etnia ou classe social, 

econômica ou política. Através  dela, a voz pode ser representada para a divulgação do 

conhecimento. 

Célia Nunes Correa, também conhecida como Célia Xakriabá, é uma professora 

e ativista indígena do povo Xakriabá em Minas Gerais, Brasil. Ela luta pela reestruturação 

do sistema educacional, no apoio às mulheres e pela juventude dentro dos Xakriabá, e na 

mudança das fronteiras geográficas para manter seu território.  

Célia Xakriabá começou seus estudos de educação básica na Escola Estadual 

Indígena Xukurank em São João das Missões, na Terra Indígena Xakriabá. Após concluir 



 

16 
 

seus estudos na terra indígena prosseguiu em seus estudos indo para outras cidades. Célia 

fez parte da primeira turma do FIEI da Universidade Federal de Minas Gerais que se 

diplomou em 2013. Em 2016 ela obteve o título de mestre em Desenvolvimento 

Sustentável com área de Concentração em Sustentabilidade Junto a Povos Tradicionais, 

na Universidade de Brasília. 

Célia foi a primeira mestra do seu povo, atualmente ela cursa o doutorado em 

Antropologia na UFMG. O seu tema de interesse é a luta da reestruturação do sistema 

educacional. 

Em sua dissertação, ela se refere a uma atividade desenvolvida especialmente por 

mulheres: a produção de cerâmica: 

 

Sempre me chamou muita atenção algumas mulheres Xakriabá que 

trabalham com barro uma vida toda, vejo como uma prática constituída 

de um conjunto de sabedorias, não apenas da mente e das mãos que 

constroem, mas todo o movimento do corpo é que vai elaborando um 

conhecimento. Esta elaboração corporal posso dizer que são 

constituídas por outras epistemologias. Faço essa reflexão para lhes 

contar uma experiência que me chamou muita atenção. No ano de 2015, 

duas mulheres Xakriabá foram convidadas pela Universidade Federal 

de Minas Gerais (UFMG), para ministrar um curso para alunos de 

Arquitetura em um curso chamado Mestres Tradicionais, que é uma 

iniciativa bem importante, organizada por um coletivo da universidade 

que reconhece estes saberes que estão nos sábios/sábias das populações 

tradicionais. ( O barro, o genipapo e o giz no fazer epistemológico de 

autoria Xakriabá : reativação da memória por uma educação 

territorializada,2019. P.188) 

 

  

https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_Federal_de_Minas_Gerais
https://pt.wikipedia.org/wiki/Universidade_de_Bras%C3%ADlia


 

17 
 

 

CAPÍTULO II 

AS MULHERES INDÍGENAS NA VIDA COTIDIANA E NA LUTA 

 

As lutas das mulheres na aldeia do povo Pataxó: Entrevistas 

 

Nesta seção apresento as entrevistas realizadas no contexto da pesquisa, elas 

foram muito enriquecedoras e se referem a experiência de lutar de duas mulheres Pataxó. 

Os dois relatos me propiciaram uma imersão maior na experiência de luta cotidiana de 

outras mulheres indígenas do meu povo. 

 

2.1- Arissana, mulher indigena, artista plástica, professora e mãe 

 

Meu nome é Arissana, sou filha de Meruka e Wilson. Desde  2014, estou como 

professora do Colégio Estadual Indígena, que fica na Terra Indígena Coroa Vermelha, 

geralmente leciono as disciplinas de arte e patxôhã para as turmas do ensino médio.  

Estudei entre 2005 a 2009 no curso de Artes Plásticas e concluí o mestrado em Estudo 

Étnicos e Africanos em 2012 , ambos os cursos feitos na Universidade Federal da Bahia. 

Atualmente curso o doutorado em artes visuais na mesma universidade. 

Sempre que posso realizo alguns trabalhos artísticos e participo de algumas 

exposições pelo Brasil. Minha mais recente participação foi na mostra artística do 

Festival Rec tyty (2021), de curadoria de Ailton Krenak, Naine Terena, Cristine Takuá e 

Carlos Papá. 

 

Quais são suas experiências como mulher indígena? 

 

Acredito que minhas primeiras experiências venham da relação familiar, das 

aprendizagens que vêm dos nossos pais. E no caso específico da mulher indígena, essas 

primeiras experiências vêm de processos de aprendizagem com minha mãe que sempre 

nos ( eu mais minhas cinco irmãs e mais  dois irmãos) conduziu às tarefas cotidianas, 

antes por ela também aprendidas com seus pais, pois assim como eles, ela não frequentou 

escola. Ela sempre gostou de uma rotina diversa, livre e imprevisível, sempre guiada pela 

vontade de fazer, de acordo o tempo e a necessidade. 



 

18 
 

 Como morei  em área rural até meus 16 anos,  minhas experiências são mais 

desse ambiente até vir a  morar em Coroa Vermelha, onde convivi diariamente nesse 

ambiente mais urbano e com fluxo grande de turismo.  

Sempre acompanhávamos nossa mãe em Atividades diversas que ela fazia, seja  

cuidar da casa até atividades rotineiras que ela gostava e que ajudava na subsistência 

como pescar  (de anzol, gereré ou de rede); ajudar nos plantios ( geralmente de feijão , 

milho, mandioca e aipim ); na farinheira (ajudando a descascar as mandiocas para fazer 

farinha e beiju) ; a costurar e a pintar panos de prato ( minha mãe costurava calcinhas, 

pintava panos de prato e trocava na aldeia Barra Velha por colares, e depois os vendia 

em outros lugares como nas cidades praieiras e na  feira Hippie em Belo Horizonte .  

Em Coroa Vermelha, conheci a dureza do ambiente urbano, da  necessidade do 

trabalho assalariado, foram minhas primeiras experiências com custos para me manter  

e pior , me custear em um ambiente urbano. Coroa Vermelha já não era a Coroa 

Vermelha de antes relatadas pelos mais velhos, já era um ambiente onde tudo que se 

comia precisava ser comprado. Mas sobrevivi. Concluí o ensino médio e logo fiz uma 

seleção para dar aulas na escola Indígena. Comecei a lecionar, ainda muito jovem, aos 

19 anos. 

Passados três anos surge o sistema de cotas na UFBA. Em 2004, eu e mais vinte 

indígenas de Coroa Vermelha desafiamos nossa própria condição ao tentar fazer o 

vestibular para cursar uma universidade, coisa que passava distante ainda da minha 

cabeça àquela época e ainda estava distante da comunidade que, nessa época, acredito 

que tinha apenas dois indígenas cursando o ensino superior. 

 Para minha surpresa passei no curso de artes plásticas, ia realizar um sonho de 

criança que era aprimorar nas técnicas de pintura e desenho. Na época, por ser 

professora, recebi algumas críticas, iria sair da comunidade e os críticos diziam que eu 

estava estudando em benefício próprio pela escolha do curso e por estudar fora, diziam 

que os estudantes indígenas ao saírem pra estudar fora deixam suas comunidades, assim 

passei junto com outros estudantes uma luta dura para garantir o direito de estudarmos 

e concluirmos o curso que escolhemos fazer.   

Lembro de um seminário do Prolind  em 2006 em Brasília que teve uma discussão 

nacional em torno dessa questão: uns contra o apoio aos estudantes que saíssem para 

estudar fora e poucos a favor. Naquela época o foco era o apoio  a formação somente de 

professores através de cursos modulares. 

 Mas com o tempo, e com acesso de novos estudantes da própria comunidade na 



 

19 
 

UFBA , esse esse tabu foi quebrando e o movimento indígena também passou a apoiar, 

pois viu a necessidade da presença indígena em outras áreas, principalmente da saúde. 

 

Qual o lugar da mulher indígena em geral , e da mulher indígena Pataxó hoje 

na vida das aldeias? 

 

Acredito que o lugar da mulher indígena hoje é onde ela queira e tenha a 

oportunidade de estar, acredito que temos que ter essa liberdade de escolha. 

Mas se formos traçar um panorama dos lugares que a mulher Pataxó ocupa hoje 

na comunidade veremos que são diversos, desde cargos antes só ocupados por homens 

como de cacique, até cargos antes ocupados somentes por não indígenas como é o caso 

das funções de professora, enfermeira, agente de saúde etc. 

 

Qual sua experiência como mãe? 

 

A vida de mãe vinculada as outras funções que hoje a mulher indígena tem como, 

trabalhar fora de casa, como é o meu caso que sou professora, é bem complexa.  

Minha filha nasceu em 2012 , fazia cerca de oito meses que tinha retornado para 

Coroa Vermelha. Mas desde que minha filha nasceu, há oito anos atrás , priorizei está 

sempre perto dela.  

Tive o privilégio de não colocá- lá em uma creche, e pude cuidar dela e 

acompanhar todo seu crescimento. Isso porque sempre dei aula em escolas indígenas que 

sempre aceitaram a presença dela e de outras crianças que são filhas e filhos dos 

funcionários. Ela me acompanhou no trabalho da escola desde quando estava na barriga, 

e depois da licença maternidade, desde os oito meses de nascida. Mas sempre contei com 

minha mãe e irmãs para olhar ela quando não dava para levá- lá para a escola ou a 

determinados lugares. 

Hoje, assim como minha mãe fez comigo, ela me acompanha nas atividades 

quando é possível, mas sempre levo ela para acompanhar a avó em sua lida com a roça 

para aprender com ela também. 

 

Você sente preconceito/ ou tratamento diferente na sua vida por ser mulher 

e indígena? 

 



 

20 
 

Não sei se por ser mulher, mas por ser mulher indígena a gente percebe isso por 

onde vamos. Minha experiência mais cruel com relação a isso, foi na própria 

universidade quando fui até a assistência estudantil fazer minha inscrição como 

estudante para solicitar os benefícios que a universidade cedia aos estudantes em geral. 

A resposta que tive que por ser indígena, o meu caso era com a FUNAI.  As palavras não 

me recordo muito, mas foi mais ou menos assim:" aqui a gente não cuida de índio, o 

casos de vocês é com a FUNAI". Isso me fez pensar o quanto o nosso povo foi excluído 

de muita coisa e até do direto de viver em seu próprio território. 

 

O que te dá mais alegria como mulher indígena? 

 

Acredito que em saber que você pode contribuir de alguma forma na formação 

das crianças e dos jovens na comunidade.   

 

2.2- Erilsa Braz dos Santos 40 anos, Mulher, indígena, mãe, liderança e vice cacica 

da aldeia de Barra velha 

 

Aos 16 anos começou no movimento indígena, mas já começou entrando como 

agente indígena de saúde. Quando começou a criar a formação de agentes de saúde 

indígena de saúde na Bahia, onde participava de reuniões. Mas ela gosta de dizer assim 

que desde de criança ela ia para as reuniões, para ficar escutando e isso lhe chamava muita 

atenção a questão de estar no movimento lutando pelos nossos direitos 

Como agente de saúde começou a trabalhar quase dois anos voluntariamente, 

depois foi remunerada. E nesse movimento aos 19 anos ela ficou grávida, aí ela se lembra 

que estava no sexto ano que equivale ao 5 ano do fundamental II hoje. Quando ficou 

gravida teve que vir embora, porque tinha aquela trajetória de acordar as 4:00 da manhã 

e estudar, fora aí quando engravidou teve que vir embora para a aldeia, mas sempre tinha 

aquela vontade de estudar e de estar na luta ai se lembra de uma fala do pai dela que não 

se esquece nunca ele se virou para ela e falou assim que não esquece nunca que diz assim 

“ Ah para que que você quer estudar, para que?” 

“Você quer estar na luta? Se você quisesse você não tinha casado, acho que agora 

que você casou que você está grávida, você vai ter um filho, você tem que se quietar e 

parar com isso” aí ela se virou para ele e disse : não de jeito nenhum eu acho que mulher 

não nasceu só para filho, para cozinhar a vida continua.  Aí ela foi trabalhando, teve 



 

21 
 

seus filhos, estudava e estava nos movimentos, se tinha reunião ela participava onde 

chamasse ela estava. 

Ela fala que tem uma coisa que gosta muito de dizer para as mulheres que filho 

não empata, seguirmos nossa vida e ir para os movimentos buscar seus direitos. Depende 

de nós queremos, de ir para frente e ter atitude e não se esmorecer porque tem filho e as 

vezes casou, porque coisas negativas escutamos muito. 

Fala para não darmos ouvido, porque dentro do povo indígena, das comunidades, 

e uma coisa que ela conseguiu ver que dentro do território Barra Velha, ela foi a primeira 

vice cacica, para podermos ver que o machismo é tão forte dentro das nossas 

comunidades, dentro do nosso povo, que não tem mulheres vice cacica e cacicas. Se sente 

que são superiores a gente, que nossa fala não é válida. 

Falam que ela é uma vice cacica, que fala muito, e pensam que têm que barrar ela, 

por ser uma mulher forte e imponente, porque vive ainda no preconceito grande entre as 

lideranças de homens, e fala que nós mulheres temos que quebrar isso. Durante a 

pandemia no dia 12 de outubro ela entra como vice cacica. 

Ela fala que entrou pela cobrança das lideranças pelos universitários, querendo a 

participação deles. E como a aldeia Barra Velha estava sem vice cacique então resolveu 

falar com o cacique olha eu quero ser vice , com você, porque se fosse como escolha deles 

não seria de jeito nenhum, e estaria aberto a vaga para vice cacique justamente pela ideia 

que foi inserida na nossa cultura da liderança puramente masculina, E justamente por isso 

que cada vez mais mulheres estão usando sua voz para quebrar o patriarcado 

inconscientemente enraizado e quebrando ideais assim ocupando nos lugares dentro de 

suas comunidades. 

Então ela resolveu se candidatar, aí não tinham aparecido ninguém, como as 

pessoas da aldeia já confiavam a luta dela como professora e nos movimentos em busca 

de direitos, mas ela disse que não foi todo mundo que aceitou não, principalmente entre 

as lideranças por ela ser mulher. 

Achavam que ela falava demais, porque ela fala que quando temos conhecimento 

acadêmico, principalmente a licenciatura intercultural temos a visão de comunidade, de 

coletivo de como funciona e hoje. A maioria das lideranças pode estar vendo por um lado 

do negativo as vezes não aceitam e acham que por estarmos na universidade queremos 

mudar tudo, e pensam que tem que ser no rumo deles. 

Conta que já sofreu ameaças de morte, por causa de ir contra vendas e 

arrendamento de terras indígenas, ela fala que é muito bom estar nos movimentos mas 



 

22 
 

tem que ter coragem, principalmente sendo mulher. 

Ela conta que foi muita aceita pela comunidade indígena de Barra Velha por já vir 

agindo em movimentos e por conhecer outros caciques, mas sofreu preconceito, 

intimidações e tentativas de mexer com sua autoestima por lideranças e pessoas de sua 

comunidade. 

 

2.3 A experiência de ser mãe e redes de apoio 

  

Erilsa conta que quando não tinha filhos podia sair sem preocupação, mas quando 

teve seu primeiro filho aos 19 anos, teve o apoio do esposo para continuar na luta, e falava 

se isso era o que ela queria ele estava lá para apoiá-la. 

Ela fala que quando teve seu primeiro filho aos 19 teria desistido se não tivesse o 

apoio do marido, quando ela ia estudar e trabalhar ficava a criança com ele, ele ia trabalhar 

e quando chegava ficava. Quando ela foi fazer faculdade na UFMG , já tinha um filho de 

quatro anos e quando ia para Belo horizonte engravidou e quando foi apresentar o 

percurso o marido foi junto, o que é muito difícil hoje em dia nas comunidades indígenas. 

Por isso a importância de uma rede de apoio para essas mulheres para que consigam se 

fortalecer e alcançar seus objetivos.  

Em momento nenhum ele falou não para mim. Se desse para eu levar levava se 

não desse ficava, ele fala eu entendo, você está lutando em prol de todos nós, se eu não 

posso está lá no meio, qualquer coisa, mas você está, eu tenho que fazer minha parte em 

casa, uma grande parceira o mesmo sempre apoiando”. Mas infelizmente isso é muito 

difícil, ainda mais no meio de nós mulheres indígenas e no meio dos homens indígenas 

apoiarem a mulher a estudar. 

 

Erilsa mãe de cinco filhos 

 

Erilsa teve todos seus partos na aldeia, ela conta que quando teve seu primeiro 

filho trabalhava na saúde e ela se lembra que tinha um médico que falou com ela ‘Oh 

Erilsa, eu estou com dó de você ter seu nenê parto normal, eu quero te fazer uma cessaria, 

ele era ginecologista e obstetra, ‘’Deixa eu fazer a cessaria em você” eu falei de jeito 

nenhum Dr. Quero não. O parto da minha mãe foi na aldeia eu quero ter na aldeia, com 

todos os rituais, banhos de ervas que são feitos e no resguardo o tradicional pirão de 

galinha caipira. 



 

23 
 

 

2.4 A participação das mulheres indígenas na comunidade 

 

Erilsa fala que ainda é pouca a participação das mulheres nos movimentos 

indígenas, mas que elas estão em outros lugares, na fabricação de artesanatos, no turismo 

trabalhando em pousadas, nas praias em suas casas conquistando sua independência 

financeira. Ela fala que cobra muito a presença das mulheres nos espaços das aldeias, em 

mutirões comunitários, ela fala que talvez por se sentirem intimidadas pelos ciúmes dos 

maridos. 

Ela faz a observação de que a mulher indígena, se torna a chefa da casa, uma 

grande guerreira, trabalha, cuida das crianças, e são muito corajosas, mais que  sente falta 

de mais mulheres com ela no movimento indígena, da interação delas, falar mais nas 

reuniões, marcar mais presenças e vê mais a participação das mulheres em reuniões 

escolares. 

Por fim me falou que lhe dá muita alegria e inspiração, é o conhecimento ancestral 

dos mais velhos, que não sabiam ler, nem escrever, mas tinha a sabedoria para conduzir 

o território com os conhecimentos que eles tinham. Ela gosta de se inspirar neles e tem 

alegria de poder guardar e preservar essas memórias e conhecimentos. Ressalta a coragem 

da índia Josefa que enfrentou o ICMBIO, e fala que deseja a coragem que tinham. 

 

Analisando essa conversa com Arissana e com Erilsa podemos refletir que as 

experiências como mulher indígenas mudam de acordo com o território onde vivem. Mas 

que as demandas que enfrentam são sempre as mesmas, as mesmas lutas por espaços, 

para mostrar suas lutas cotidianas e seu protagonismo. 

Erilsa mostra a luta para se tornar a vice cacica da aldeia Barra Velha que é um 

espaço majoritariamente masculino , e que ainda carrega muitos resquícios do 

colonizador em relação a espaços de lideranças que ainda são considerados espaços 

exclusivamente masculinos.  

Um exemplo da importância da participação das mulheres indígenas na 

comunidade é a Associação das Mulheres Indígenas da Aldeia Boca da Mata. Abordarei 

o tema na seção seguinte. 

 

 



 

24 
 

2.5 Associação das Mulheres Indígenas da Aldeia Boca da Mata 

 

Nesta organização social, mulheres indígenas, como juliana Da Conceição 

Santana, Diane Santana, Tango Pataxó e outras , fazem um trabalho  de oficina,  onde 

fabricam de produtos naturais, como o sabão de plantas medicinais, óleos, óleo de amesca, 

óleo de coco, garrafadas , pomadas anti-inflamatórios, cicatrizantes. Estes têm diversas 

funções. Também são fabricados de artesanatos feitos  de penas, sementes e madeira. 

Mensalmente as mulheres indígenas realização uma exposição em Caraíva- Bahia, onde 

esses produtos são comercializados. 

Juliana conta que aprendeu as técnicas de fabricação do sabão e outros produtos 

em um curso de gestão econômica, oferecido pelo estado da Bahia. Nesta formação elas 

tinham as oficinas de artesanato e dos sabões medicinais. Essa ação do estado ocorreu  

em 2016. 

Durante a pandemia, muitos ficaram sem renda e viram na produçao e venda 

desses produtos artesanais uma fonte de renda. Nessa produção as mulheres indígenas 

priorizam o uso de matérias- primas naturais, como folhas, cascas e sementes das plantas 

medicinais, o que gera valor em tudo o que é produzido. 

O trabalho dessas mulheres é muito bonito, pois elas fabricam os produtos a partir 

de materiais naturais, de forma sustentável  e com a valorização da cultura tradicional. 

Além disso, essa atividade é uma ótima fonte de renda para as mulheres da 

comunidade que se interessem em aprender. Através da associação elas têm a 

possibilidade de alcançar a independência e a autonomia financeira. Abaixo encontram-

se fotografias dos produtos artesanais e da feira de Caraíva. Todas foram cedidas pela 

Associação das Mulheres Indígenas da Aldeia  Boca da Mata. 

 



 

25 
 

 

                                             Figura 1: Exposição dos produtos na feira de Caraíva 

                                                                   Fonte: acervo da associação 

 

              

Figura 2: Comercialização de produtos durante a exposição 

                                                          Fonte: acervo da associação 

 



 

26 
 

                                    

                                                                 Figura 3: Sabões medicinais 
                                                                 Fonte: acervo da associação 

 

                       

                                                                   Figura 4:  óleos e pomadas anti-inflamatórias 
                                                            Fonte: acervo da associação 

 

 



 

27 
 

                                     

                                                                                        Figura 5: Tipi e rapé 
                                                                 Fonte: acervo da associação 

 

 

                                                 

                                           Figura 6: Garrafadas e artesanatos feitos com materiais naturais 
                                                             Fonte: acervo da associação 

 

 

A sabedoria tradicional indígena presente nos produtos fabricados pelas mulheres 

da associação, também pode ser observada nos cuidados relacionados à gestação e ao 

parto. Na seção seguinte abordarei a sabedoria tradicional indígenas a partir dessa 

perspectiva. 



 

28 
 

 

2.3- Parto e nascimento: as experiências das mulheres indígenas 

 

O parto e nascimento são um grande momento na vida das mulheres Indígenas 

onde, além de nascerem novas crianças, nascem novas mulheres. Com divisões sociais 

diferentes e o que se nota em grande parte das mulheres indígenas é uma grande diferença 

em partos na aldeia realizados por parteiras e partos realizados em hospitais. Infelizmente 

nas instituições hospitalares sofremos preconceito e falta de empatia. Muitas vezes somos 

atendidas com descaso. 

 

Parto e cuidados 

 

Nesta seção falarei das mulheres que ganharam bebês recentemente em minha 

aldeia e dos cuidados com as gestantes em tempo de pandemia.  

O Brasil foi o país que mais teve morte de gestantes por coronavírus, portanto em 

minha aldeia decidimos que seria de suma importância estudar como as mulheres 

indígenas estavam recebendo cuidados para o enfrentamento do vírus.  

Os riscos em gestantes são graves, com um alto índice de chances de internações 

em UTI. E também não sabemos quais são os efeitos do vírus nas mulheres gestantes e 

nos recém-nascidos. Por isso é preciso haver uma rede de proteção e de cuidados em torno 

das gestantes, das mamães e de seus bebês  

Na Aldeia Boca da Mata houve sete casos confirmados, o que causou uma grande 

preocupação. Conversei com o enfermeiro que atende a comunidade e ele me informou 

que 16 gestantes engravidaram no período de pandemia, destas 9 ganharam seus bebês 

neste contexto. Essas mulheres estão tendo o acompanhamento regular e orientações 

através de palestras para auxiliar nos cuidados com o bebê, com a gravidez e também com 

si próprias.  

O pré-natal tem sido feito mensalmente por uma enfermeira que é do polo de Porto 

Seguro. Temos consultas com o clínico geral e ginecologista. Em relação aos exames, o 

material é colhido pelo enfermeiro na unidade, sendo posteriormente levado para ser 

analisado em Porto Seguro, para evitar o deslocamento da gestante. 

Os cuidados são individuais e também coletivos. A unidade do posto realiza 

palestras para conscientizar sobre os cuidados com higiene, principalmente das mãos, o 



 

29 
 

uso da máscara e também alertam para a necessidade de evitar saídas recorrentes da 

aldeia. 

O cuidado também se dá quando alguém apresenta sintomas de covid, nestes 

casos, o material é coletado pelo técnico de enfermagem, e o teste é realizado. Se o 

resultado der positivo o paciente cumpre sua quarentena, com o cuidado de se resguardar 

para não transmitir para outras pessoas. 

O cuidado também é muito importante nas puérperas, antes tinha-se o costume de 

visitar a parida e o bebê, hoje nós nos resguardamos para protegê-las. Então deu-se um 

tempo nas visitas, e o contato tem sido feito por meio das redes sociais. Cuidar do outro 

e manter o distanciamento é também um ato de amor solidário.  

Pude observar uma amostra desse amor solidário quando um parente ficou doente 

e várias pessoas da comunidade prepararam banhos, xaropes, garrafadas, para que ele e 

sua família se recuperassem. 

Os remédios tradicionais estão muito ligados ao cuidar e ao processo de cura. Por 

causa de covid houve na aldeia um aumento da demanda por lambedores, xaropes e 

garrafadas. Esses remédios são feitos e administrados para aumentar a imunidade e 

amenizar os sintomas de coronavírus. Alguns desses remédios tradicionais são: 

 

● Xaropes 

● Banhos 

● Garrafadas 

● Ervas e cascas como: 

• Químio 

• Favaquinha de galinha 

• Folha de laranja 

• Folha de pitanga 

• Folha de acerola 

• Folha de arruda 

• Carqueja 

• Folha que guarda-mão 

• Cipó do ar 

• Nega lina 

• Folha de Guiné 

• Casca de aroeira 



 

30 
 

• Casca do caju 

 

Abaixo encontram-se fotografias de algumas folhas e casas utilizadas como remédios 

tradicionais: 

              

Figura 7: Folha da pitanga 

Fonte: acervo da autora (2021) 

 

                                

Figura 8: Folha de aroeira 

Fonte: acervo da autora (2021) 

 



 

31 
 

 

                                     

Figura 9: Folha de favaquinha de galinha 

Fonte: acervo da autora (2021) 

 

 

                                                                                    Figura 10 Folha de Quiolô 

Fonte: acervo da autora (2021) 

 



 

32 
 

 

 

 
Figura 11: Casca da aroeira 

Fonte: acervo da autora (2021) 

 

A casca da aroeira auxilia na cicatrização dos partos: normal cesárea. Ela é 

utilizado em banhos de assento. 

 
Figura 12: Casa do cajueiro 

Fonte: acervo da autora 

 

A casca do cajueiro auxilia na cicatrização dos partos: normal e cesárea. Ela é 



 

33 
 

utilizado em banhos de assento. 

 

 

 

 

 
Figura 13: Folha da arruda 

Fonte: acervo da autora (2021) 

 

A folha da arruda auxilia na limpeza no útero da mulher puérpera. A folha da 

arruda é misturada à cachaça para o preparo da temperada, que deve ser tomada pela 

puérpera e pelas pessoas que vão visitar o bebê. 

 

 

2.4- Cuidados durante a pandemia 

 

Com a pandemia, houve a necessidade de suspender as aulas presenciais que 

teríamos em abril, em função disso começamos a ver a possibilidade de estudar 

virtualmente. Diante desse contexto surgiram projetos de extensão que abrangiam a 

realidade de várias pessoas do Curso. O projeto começou com a criação de um grupo 

cujas as atividades tiveram início no dia 01 de agosto de 2020.   

Participaram dele mulheres indígenas e não indígenas, estudantes do Fiei, ex 

estudantes e professoras. Nele relatamos as nossas vivências de partos, de vida, os 

cuidados com a saúde da mulher e de como os remédios tradicionais fazem o papel de 

cura. 

Nós mulheres indígenas fizemos relatos de foi a nossa experiência de gestação, 



 

34 
 

dos cuidados envolvidos no pré e no pós-parto. A gravidez é um momento de geração, 

não só geração de uma nova vida, mas também a geração de uma nova mulher. E quando 

uma mulher pari, pari a si própria, pari novas experiências e novos modos de ver e de 

viver a vida. 

As trocas de experiências e cuidados são de suma importância para manter uma 

rede de solidariedade entre nós mulheres e familiares. Pensando nos cuidados, discutimos 

como a pandemia afetou diretamente a vida das mulheres gestantes e paridas e de como 

estavam sendo realizados esses cuidados. 

A proposta foi discutir e falar das mulheres que tiveram bebês na nossa 

comunidade. No âmbito do projeto fizemos um mapa da aldeia e localizamos as casas que 

haviam gestantes e puérperas, com o foco em verificar como a pandemia estaria afetando 

a vida das gestantes e de como estavam sendo feitos os cuidados com elas durante a 

pandemia. 

No dia 30 de setembro de 2020, tivemos um encontro para decidir como seriam 

apresentados todos esses conhecimentos e para discutir aspectos ligados às pesquisas. Na 

sexta-feira dia 02 de setembro, tivemos um lindo encontro, onde apresentamos nossos 

relatos, conversamos sobre os remédios medicinais e os cuidados que nossas 

comunidades indígenas tiveram e de como estava sendo o acompanhamento da equipe 

médica em nossa aldeia. 

Foi emocionante ver tantos relatos de parto e também triste perceber que tantas 

mulheres passam por violência obstétrica, um momento que seria tão bonito, mas que 

diante da violência se transforma em um momento de sofrimento e desamparo. 

Mas é nisso que nós mulheres indígenas seguimos lutando, por reconhecimento e 

pelo direito de viver o parto de maneira normal, com a atenção e os com os cuidados que 

temos na aldeia, pois há relatos muito mais bonitos de mulheres que tiveram filhos com 

parteiras, em uma experiência onde a mãe e a criança são cuidados. 

 Na minha aldeia por exemplo depois que a parteira faz o parto, ela continua a 

visitar a casa da puérpera, para preparar alimentos, ajudar no banho e nos cuidados com 

criança. Esse modo bonito de cuidar é o que precisamos. 

Gostaria que nos hospitais eles tivessem um pingo dessa atenção com as gestantes  

Mesmo diante da constatação de que não há esse cuidado nas instituições 

hospitalares, seguimos fortes e com a esperança de que um dia o ambiente de parto seja 

mais humano e acolhedor . 

Conversar sobre isso com outras mulheres durante o projeto nos fez pensar sobre 



 

35 
 

os preconceitos e estereótipos que cercam as mulheres indígenas, os maus tratos na hora 

do parto. A título de exemplo, há uma fala recorrente de que nós mulheres indígenas não 

sentimos dor ao parir, o que desencadeia uma série de maus tratos e descasos com nossa 

saúde. 

 

“Eu mesma sofri negligência médica”  

 

Cheguei ao hospital às 7:30 , logo entrei para sala de parto, mas não vieram conversar 

comigo, nem fazer toque. Aí eu fui perguntar a enfermeira se o médico não ia fazer o 

toque, ela me falou que depois ele viria;  ele veio, fez o toque e falou que estava com 5 

centímetros de dilatação e que a bolsa não havia estourado. Fiquei lá fazendo exercícios 

para ajudar a dilatar, e com o passar das horas ia ficando apreensiva, e nada de ir 

enfermeira para olhar, até que chegou outra mulher na sala de parto e aí eu ficava 

olhando como a barriga dela estava descendo, e a minha não. Fui lá novamente umas 

doze e meia perguntar a enfermeira se era normal demorar tanto, ela falou que era para 

eu ficar tranquila que não estava na hora ainda; eu perguntei se talvez fosse cesariana, 

ela falou que não, que primeiro parto demora mesmo, e as dores iam aumentando ao 

ponto de não conseguir andar nem fazer os exercícios. As horas foram passando e eu 

com uma sensação ruim, quando encontrava uma força eu ia fazer os exercícios mas via 

que minha barriga estava muito alta, e aquilo ia me apavorando, as horas iam passando, 

as dores também até que às 16:20 uma enfermeira me chamou e o médico falou assim: 

“E você que está agoniada, vamos estourar sua bolsa’’. Então subi na maca e ele 

estourou a bolsa; aí ouvi ele cochichar com a enfermeira “o cordão" ai meu coração já 

acelerou , ele falou desesperado para a enfermeira para ela preparar tal remédio e me 

encaminhar para a sala de cirurgia. Eu comecei a ficar desesperada pois não me falavam 

nada;  ele se apressou e mandou me levar para a sala de cirurgia, que era um pouquinho 

longe da sala de parto e pediu para ficar na posição de quatro, a enfermeira perguntou  

“ela vai assim pois estava com roupa do hospital que é toda aberta atrás “ ele gritou que 

ninguém ali estava ligando para isso não".  A enfermeira falou para eu ficar calma que 

ela ia jogar um lençol em mim e fomos. Lá eles estavam todos apavorados e eu sem 

entender nada, e na minha mente meu bebê já estava morto pela maneira que eles 

estavam, pediram para eu me curvar ao máximo e aplicaram três agulhadas na minha 



 

36 
 

coluna, daí não senti mais nada, apenas um frio extremo e uma coceira, uma ânsia de 

vômito. Era como se eu não estivesse no meu corpo e sentia o desespero. Comecei a orar 

mentalmente e pedir a Deus que meu filho não morresse. Eles iam conversando e eu 

agoniada até que senti um frio, e um puxão, era meu bebê. Ele deu um primeiro 

choramingo fraco e eles falando que o cordão umbilical era muito grande, a enfermeira 

trouxe ele para eu dar um beijo e logo o levou. Aí o médico falou assim, “você viu o sexo 

do bebê, a enfermeira falou que não, que o desespero foi tanto que ela nem olhou”.  Ai 

eu, mesmo sem força para falar, falei que era um menino. Sentia eles me costurando. 

Logo que terminou, fui para o quarto onde ficava as puérperas, e lá foi uma outra 

enfermeira levar meu bebê. Quando chegou lá, ela falou que eu tinha cara de índia 

mesmo, e falou assim que índia não sente dor. Fiquei tão sem ação! Ela colocou ele do 

meu lado, falou que ele se parecia comigo e saiu. Participei de um grupo no qual havia 

mulheres de todas os estados brasileiros e vi que o índice de descaso com nós mulheres 

era grande, praticamente todas já sofreram algum descaso médico na hora do parto. E 

muitas falaram que não queriam mais ser mães, pelo trauma de como foram tratadas 

nos hospitais. Infelizmente nós mulheres, principalmente as indígenas e as negras 

estamos a mercê dessa falta de responsabilidade e de profissionalismo. O médico que 

fez meu parto já tinha um histórico de violência obstétrica o que me deixava ainda mais 

apavorada. Ao contrário de relatos de mulheres que tiveram o parto com parteiras na 

aldeia, onde fica claro o amor e carinho que são tratadas, os cuidados, os banhos, a 

explicação de como devem fazer a respiração, tudo isso muda, esse acompanhamento e 

cuidado que as parteiras têm. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

37 
 

CAPÍTULO III  

O MOVIMENTO DE MULHERES INDÍGENAS NO CONTEXTO BRASILEIRO 

 

 

O movimento de mulheres indígenas (feminismo indígena) começou a ser 

organizado no Brasil na década de 70 e 80. Não era algo institucionalizado, e começou 

com as mulheres ganhando voz e levantando questões relacionadas ao gênero dentro do 

movimento indígena. Conforme contextualiza a publicação “Mulheres Indígenas, 

Direitos e Políticas Públicas”:  

 

As duas primeiras organizações brasileiras exclusivas de mulheres 

indígenas surgiram na década de 1980. As pioneiras foram a Associação 

de Mulheres Indígenas do Alto Rio Negro (Amarn) e a Associação de 

Mulheres Indígenas do Distrito de Taracuá, Rio Uaupés e Tiguié 

(Amitrut). As demais foram constituídas a partir da década de 1990. Em 

2000, na Assembléia Ordinária da Coordenação das Organizações 

Indígenas da Amazônia Brasileira (Coiab), em Santarém, Pará, foi 

reivindicada a criação de um espaço específico para as demandas das 

mulheres indígenas. (Mulheres indígenas, direitos e políticas públicas. 

Brasília: INESC, 2008, p. 87) 

 

 

Atualmente, o feminismo indígena está mais organizado e articulado do que nas 

décadas anteriores. Não é raro vermos mulheres indígenas liderando movimentos que 

falam não só sobre as questões específicas de gênero, mas também sobre questões cruciais 

do movimento indígena como um todo. Com o avanço da Internet, as mulheres indígenas 

começaram a se articular pelas redes para levar as pautas do feminismo indígena aos 

espaços feministas, por meio do ciberativismo e do etnojornalismo.  

Mas é importante lembrar que mesmo antes das organizações dos movimentos, as 

mulheres indígenas já estavam em luta, é o que nos apresenta a pesquisadora indígena do 

povo Pataxó Hãhãhãe, Daniella Gomes de Freitas. Em seu percurso acadêmico intitulado 

“Luta e resistência das mulheres no territória Pataxó Hãhãhãe” a autora analisa o 

apagamento histórico feminno e dá relevo ao papel fundamental das mulheres indígenas 

na luta pelo território, pois elas eram a base de sustentação da luta, uma vez que estavam: 

 

 [...] plantando, colhendo, vendendo, fazendo farinha e artesanato, se 

preparando para a luta pelo território. E os maridos estavam se 

preparando espiritualmente e montando estratégias. Para que nada 

viesse acontecer de errado nas ações da conquista territorial. A mulher 



 

38 
 

sempre teve o papel fundamental em todo o movimento de reconquista 

territorial, pois elas cozinhavam, organizavam as rezas e tohés, e 

mantinham o ambiente todo agradável.  (2020, p. 21) 

 

 

Freitas verificou que a invizibilização das mulheres é presente nas sociedades 

indígens, porque estas carregam resquícios da colonização, no que diz respeito as 

estruturas patriarcais de dominação da mulher. Mas este cenário vem se transformando, 

porque: 

 

Atualmente elas têm desenvolvido um papel fundamental na 

comunidade, ocupando espaços, sendo o braço direito dos homens e 

das lideranças. As mulheres começaram a fazer um trabalho junto com 

CIMI e outros parceiros que Contribuíram com essa transformação. 

Começaram a ter voz ativa dentro da Comunidade. Foi quando 

elegemos uma mulher cacique, uma primeira diretora. As outras 

funções são selecionadas através de concurso com base na formação 

profissional de cada concorrente como: primeira técnica de 

enfermagem, agente de saúde, advogada, médica, motorista da SESAI 

e atualmente estamos ocupando várias posições. Mas, mesmo as 

mulheres ocupando esses espaços, ainda permanece a preocupação 

dos homens em elas (FREITAS, 2020, P. 22). 

 

 

As mulheres seguem em luta, pois o  povo indígena é uma minoria social e política 

e desde 1988 sofre um dos momentos mais violentos de sua história, principalmente pelos 

frequentes embates com madeireiros e ruralistas na Amazônia.  Os dados são de um 

relatório recente da ONU: “Para se ter uma ideia, em 2007 o número de índios assassinados 

chegou a 92.  

Em 2014, no entanto, esse número havia aumentado para 138. A maior parte das 

mortes foi registrada em Mato Grosso do Sul. O local é palco de conflitos em razão das 

disputas de terras, causadas pela lentidão do Governo em demarcar terras ancestrais 

pertencentes a povos indígenas.  

Em decorrência disso, não é incomum que índios sejam despejados, expostos aos 

riscos de viverem acampados em beiras de estradas ou até mesmo mortos nesses 

conflitos”. Os índios Guarani-Kaiowá, por exemplo, estão 100% expostos à fome.  

Em um relatório mais antigo da ONU, de 2013, o documento destacava como “em 

todo mundo, povos indígenas sofrem com a exclusão social, a pobreza e a migração, além 

da discriminação e da invisibilidade social. O estudo mostra que a violência contra as 

indígenas é intensificada pelo histórico de dominação colonial, exclusão política e 

http://carneaomolhomadeira.org.br/
http://ondda.com/noticias/2016/09/riscos-sofridos-pelos-povos-indigenas-no-brasil-sao-os-mais-altos-desde-1988
http://ondda.com/noticias/2016/09/riscos-sofridos-pelos-povos-indigenas-no-brasil-sao-os-mais-altos-desde-1988
http://ondda.com/noticias/2016/09/riscos-sofridos-pelos-povos-indigenas-no-brasil-sao-os-mais-altos-desde-1988
http://ondda.com/noticias/2016/08/fome-e-realidade-para-100-dos-indios-guarani-kaiowa-no-mato-grosso-do-sul)
http://www.jb.com.br/internacional/noticias/2013/06/07/onu-quer-acao-para-fim-da-violencia-contra-mulheres-indigenas-no-mundo/


 

39 
 

econômica e a falta de serviços básicos. Enfrentam ainda negligência, exploração, tráfico 

humano, trabalho escravosuas aldeias  

Além das diversas violências externas, incluindo estupros e exploração sexual, as 

mulheres e meninas indígenas enfrentam problemas dentro das próprias comunidades, 

como violência doméstica, e violências resultantes de hábitos externos introduzidos nas 

aldeias, como o abuso do álcool. Conforme explica Mayara Melo em seu texto “Mulheres 

Indígenas - Opressão, Violência e Resistência”. 

 

As indígenas reconhecem e denunciam inúmeras práticas 

discriminatórias que sofrem: casamentos forçados, violência 

doméstica, estupros, limitações de acesso à terra, limitações para 

organização e participação política e outras formas de dificuldade 

enfrentadas em consequência do patriarcalismo presente em suas 

comunidades. Embora esse seja um campo delicado de tratar, devido 

ao enfoque específico e multicultural que precisa ser dado, é 

necessário ouvir o que as organizações de mulheres indígenas estão 

reivindicando (Mayara Melo, 2011, p.1) 

 

 

 São questões que tornam necessário um olhar mais atento para as particularidades da 

cultura indígena, como um recorte dentro da Lei Maria da Penha para contemplar as 

diferentes necessidades das mulheres indígenas em relação ao abuso sexual, a proibição 

de bares dentro das aldeias entre outras ações tomadas de acordo com as especificidades 

desses grupos.   

 Ecologia e feminismo indígena: as mulheres indígenas na linha de frente dessa 

batalha. São os grupos à margem da sociedade que menos contribuem para as mudanças 

climáticas e danos ambientais, porém sãos os mais afetados por eles. Dentro desses 

grupos, são as mulheres que sofrem mais com a devastação ambiental. No Brasil, os 

índios já sentem os efeitos das mudanças climáticas, mas: “As mulheres indígenas são as 

mais gravemente afetadas pelo modelo de desenvolvimento econômico imposto no 

Brasil. São elas que sofrem de forma mais contundente os impactos provocados sobre o 

meio ambiente.  

Quando os indígenas perdem acesso aos recursos ambientais que garantem sua 

segurança e soberania alimentar, são as mulheres as mais penalizadas, pois geralmente 

são elas as responsáveis por cuidar da alimentação. Essa é uma característica comum a 

muitas comunidades tradicionais”, destaca Mayara Melo (2011, p.1).  

Em contrapartida, são as mulheres indígenas que estão se articulando e 

enfrentando, diariamente, essas questões. Sônia Guajajara é coordenadora-executiva da 

https://mayroses.wordpress.com/2011/11/25/mulheres-indigenas-violencia-opressao-e-resistencia/
https://mayroses.wordpress.com/2011/11/25/mulheres-indigenas-violencia-opressao-e-resistencia/
http://blogueirasfeministas.com/2013/09/dia-internacional-da-mulher-indigena/
http://blogueirasfeministas.com/2013/09/dia-internacional-da-mulher-indigena/
http://www.modefica.com.br/justica-ambiental-feminismo/
http://ondda.com/noticias/2016/08/documentario-mostra-como-mudancas-climaticas-afetam-indios-do-parque-do-xingu
http://ondda.com/noticias/2016/08/documentario-mostra-como-mudancas-climaticas-afetam-indios-do-parque-do-xingu


 

40 
 

Articulação dos Povos Indígenas do Brasil (Apib) e esteve na Conferência do Clima, a 

COP 21, em Paris, em 2015. “Os impactos dos projetos de desenvolvimento têm levado 

mulheres do mundo inteiro a protagonizar lutas dos mais variados tipos, buscando 

defender a preservação dos seus ecossistemas, a integridade física de suas famílias e o 

respeito às suas culturas” – trecho do artigo “Mulheres e lutas socioambientais: as 

intersecções entre o global e o local” (2013, p.219).   

 

 

3.1- Primeira marcha das mulheres indígenas de 2019 e a criação da ANMIGA em 

2121 

Em um ambiente hostil às populações indígenas no Brasil tem provocado vários 

movimentos de resistência e luta pelos direitos indígenas, com forte participação das 

mulheres. Dentre estes movimentos podemos destacar o acampamento Terra livre, com 

destaque para edição de 2019, pois ali se configurou um espaço orgânico de atuação 

levando pautas importantes para o centro do debate da mobilização que resultou na 

primeira Marcha das Mulheres Indígenas com a união de 2500 mulheres de 130 povos, 

em Brasília, no dia Internacional dos Povos Indígenas, em 9 de agosto daquele ano (APBI, 

2021). 

“A Marcha, cujo lema seria “Território: nosso corpo, nosso espírito” foi pensada 

desde 2015 como um processo de formação e de fortalecimento com sustentada ação de 

articulação com diversos movimentos” (APBI 2021). Na edição de 2020 fizemos uma 

mobilização histórica, pois devido a pandemia de covid19, decidimos demarcar as telas 

sob a temática de “O sagrado da existência e a cura da terra”. Essas experiências de 

insurgência reforçam o protagonismo da mulher indígena e a sua partipação decisiva na 

luta. 

A população indígena do Brasil é formada por 305 Povos, falantes de 

274 línguas. Somos aproximadamente 900 mil pessoas, sendo 448 mil 

mulheres. Nós, Mulheres Indígenas, lutamos pela demarcação das 

terras indígenas, contra a liberação da mineração e do arrendamento dos 

nossos territórios, contra a tentativa de flexibilizar o licenciamento 

ambiental, contra o financiamento do armamento no campo. 

Enfrentamos o desmonte das políticas indigenista e 

ambiental(ANMIGA2021). 

 
 

Pela importância de nossas pautas e da ampliação de nossa atuação dentro do 

movimento indígenas, as mulheres indígenas decidiram se articular oficialmente através 

http://www.scielo.br/pdf/rk/v16n2/07.pdf
http://www.scielo.br/pdf/rk/v16n2/07.pdf


 

41 
 

da ANMIGA – Articulação de Mulheres Guerreiras da Ancestralidade. A ANMIGA 

reúne mulheres indígenas de todos os biomas do Brasil, com seus conhecimentos, 

tradições, identidades e lutas que se mobilizam em prol da garantia dos direitos dos povos 

indígenas. 

Nossa ligação com a terra é ancestral, portanto o movimento precisa da nossa 

força pois , “Nós, Mulheres Indígenas, também somos a Terra, pois a Terra se faz em nós. 

Pela força do canto,  nos conectamos por todos os cantos, onde se fazem presente os 

encantos, que são nossas ancestrais. A Terra é irmã, é filha, é tia, é mãe, é avó, é útero, é 

alimento, é a cura do mundo” (manifesto das primeiras brasileiras, APIB, 2021). 

 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS: 

A LUTA DAS MULHERES INDÍGENAS CONTINUA 

 

Neste trabalho procurei evidenciar os estereótipos e os preconceitos que cercam 

as mulheres indígenas, sejam estes vivenciados cotidianamente ou através dps meios de 

comunicação como a televisão, a literatura e o cinema. Por meio de análises bibliográficas 

pretendi mostrar como as mulheres indígenas têm buscado o seu protagonismo social, na 

luta pelos seus direitos, e pelos do seu povo e na quebra dos preconceitos e esteriótipos 

impostos a elas.  

Na introdução do texto me apresentei e fiz uma descrição da minha terra indígena. 

No primeiro capitulo refleti  sobre as representações das mulheres indígenas em diferentes 

meios de comunicação. No segundo capitulo, trago as mulheres indígenas escrevendo e 

utilizando suas escritas como instrumento de luta e de reivindicação de direitos 

No terceiro capitulo apresento as mulheres indígenas na luta e na vida cotidiana. 

Para fundamentar meus argumentos realizei entrevistas com duas mulheres indígenas   

que são referências de luta para outras mulheres indígenas. Elas generosamente 

compartilharam comigo as suas vivências e conquitas de lutas diárias para ocupar espaços 

e combater o machismo estrutural dentro de suas comunidades e fora delas. 

Disserto sobre o quanto os esteriótipos e preconceitos nos expõe a violência, uma 

vez que há um discurso cruel e racista entre alguns profissionais de saúde, de que as 

mulheres indígenas não sentem dor, por isso não são raros os casos de maus tratos 

direcionados às mulheres indígenas quando passam por uma experiência de parto em 



 

42 
 

instituições hospitalares. 

Em contrapartida os partos tradicionais na aldeia são completamente diferentes, 

pois a todo um acolhimento por parte da parteira, e de como a medicina tradicional, com 

ervas , banhos, e garrafadas, que são de suma importância no cuidar e curar a saúde da 

mulher indígena e dos cuidados das mulheres gravidas durante a pandemia. 

Na busca por um aprofundamento na luta das mulheres indígenas, investiguei o 

início das grandes ornganizaçoes e movimentos de mulheres indígenas em busca de 

visibilidade através da luta, e da articulação do que se pode chamar de feminismo 

indígena. Estes movimentos e organizacões buscam defender as mulheres , os biomas , 

os costumes e território indígena. 

Dessa instituições e movimentos destaco a primeira marcha de mulheres indígenas 

e a ANMIGA, pois estas reúnem mulheres de várias etnias em prol da luta pelo direito a 

vida dos seus povos e do respeito pela sua forma tradicional de viver, pelo respeito ao 

território sagrado, pela medicina tradicional e pela luta para que todos os direitos já 

assegurados sejam mantidos.  

Pude observar que é latente o desejo das mulheres indígenas de decidirem sobre 

suas próprias vidas, pois  conforme a fala inspiradora da Arissana “o lugar da mulher 

indígena hoje é onde ela queira e tenha aoportunidade de estar, acredito que temos que 

ter essa liberdade de escolha”.  Outra inspiração para nós é Erilsa e a sua luta para se 

tornar a vice cacica da aldeia Barra Velha, o que representa uma grande conquista, porque 

esse espaço de liderança dentro da aldeia é majoritariamente masculino. 

Evidencio essa luta incessante da mulher indígena pela quebra dos preconceitos e 

do controle patriarcal, que tanto impedem a presença das mulheres indígenas em diversos 

espaço. Aprendi com minha pesquisa que infelizmente o caminho para nós mulheres é 

sempre  mais trabalhoso e cheio de obstáculos, o que torna a nossa jornada ainda mais 

longa , mas não podemos desistir , temos que  mostrar nossas inquetações para desafiar 

os padrões normativos.  

Devemos mostrar a nossa voz,  a nossa escrita , a nossa cultura  e a nossa 

representatividade para trilhar uma estrada igualitária para ambos os gêneros, para que 

futuras meninas e mulheres possam se espelhar em mulheres guerreiras e não tenham 

tanta difuculades, que elas possam construir um degrau para a outra subir.  

Escolhi esse tema porque tinha muita vontade de mostrar o quanto nós mulheres 

indígenas somos fortes e plurais, que fugimos dessa maneira deturpada que somos vistas 

apenas como genitoras e submissas, pois muitos nas aldeias pensam que devemos ser 



 

43 
 

apenas isso. Mas nós somos capazes de revolucionar o nosso caminho e ir atrás dos nossos 

sonhos. 

Espero que o presente trabalho sirva de incentivo e abra novas discussões desse 

tema para outras pesquisadoras, pois creio que esse debate abre um leque para inúmeras 

discussooes. O meu percurso foi um breve mergulho, e a partir dele pretendo buscar mais 

conhecimento para que em pesquisas futuras eu possa me aprofundar no universo 

feminino indígena permeado pelas experiências de vida  das mulheres indígenas, o seu 

protagonismo social, o seu conhecimento ancestral, assim como os preconceitos que elas 

enfrentam fora e dentro da aldeia, entre outros desdobramentos. Pretendi através deste 

trabalho criticar os estereótipos preconceituosos e equivocados construídos sobre as 

mulheres indígenas para demonstrar que nós somos 

 

[...] muitas, somos múltiplas, somos mil-lheres, cacicas, parteiras, 

benzedeiras, pajés, agricultoras, professoras, advogadas, enfermeiras e 

médicas nas múltiplas ciências do Território e da universidade. Somos 

antropólogas, deputadas e psicólogas. Somos muitas transitando do 

chão da aldeia para o chão do mundo (Manifesto das Primeiras 

Brasileiras, APIB, 2021). 

 

E seguiremos em luta, seja qual for o espaço que ocupemos, pelo direito à terra, à vida, à 

educação e a saúde diferenciadas e um modo de vida alinhado com a nossa identidade e 

cultura. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

44 
 

REFERÊNCIAS 

 

ANMIGA. Articulação Nacional das Mulheres Indígenas Guerreiras da Ancestralidade. 

Disponível em: https://anmiga.org/>. Acesso em: 27 julho. 2021. 

APIB - Associação dos povos indígenas do Brasil. Manifesto das primeiras brasileiras. 

Disponívelem:<https://apiboficial.org/2021/03/05/manifestodasprimeirasbrasileiras/#:~:text=cur

a%20da%20terra%E2%80%9D.%C2%A0,N%C3%B3s%2C%20Mulheres%20Ind%C3%ADge

nas%2C%20tamb%C3%A9m%20somos%20a%20Terra%2C%20pois%20a%20Terra,%C2%A

0,-Como%20calar%20diante>. Acesso em: 27 julho. 2021. 

BARCELLLOS, Gilsa Helena. Mulheres e lutas socioambientais: as intersecções entre o 

global e o local. Revista Katálysis [online]. 2013, v. 16, n. 2 [Acessado 2 Agosto 2021] , pp. 214-

222. Disponível em: <https://doi.org/10.1590/S1414-49802013000200007>. Epub 25 Nov 2013. 

ISSN 1982-0259. https://doi.org/10.1590/S1414-49802013000200007. 

FREITAS, Daniella Gomes de. Luta e resistência das mulheres no território pataxó Hãhãhãe. 

Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2020.  

 
KAUSS, Vera Lucia. T; PERUZZO, Andreana. A inserção da mulher indígena Brasileira na 

sociedade brasileira contemporânea através da literatura. In: Espaço Ameríndio, Porto 

Velho, v.6, n.2, p.32-45, jul./dez.2012 

MELLO, Mayra. Mulheres indígenas: violência, opressão e resistência. Disponível em: 

<https://mayroses.wordpress.com/2011/11/25/mulheres-indigenas-violencia-opressao-e-

resistencia/>. Acesso em: 28 julho. 2021. 

MUNDURUKUN, Daniel. Coisas de Índio. São Paulo, Ed. Callis, 2003. 

POTIGUARA. Eliane. Poemas Disponível em: 

<https://www.google.com/search?q=poema+brasil+eliane+potiguara&rlz=1C1RRWD_enBR96

0BR960&oq=&aqs=chrome.0.69i59i450l7.1618708j0j15&sourceid=chrome&ie=UTF-

8#:~:text=Eliane%20Potiguara%20-%20UFJF,PDF>. Acesso em: 05 junho. 2021. 

PUBLICA. Relatório da ONU. Disponível em: < https://apublica.org/2021/03/novo-relatorio-

da-onu-sobre-conservacao-das-florestas-ressalta-e-evidencia-tudo-o-que-e-negado-por-

bolsonaro-diz-lider-indigena/?amp>. Acesso em: 05 junho. 2021. 

VERDUM, Ricardo (Org.). Mulheres indígenas, direitos e políticas públicas. Brasília: INESC, 

2008. 

XAKRIABA, Célia Nunes Correa. O barro, o jenipapo e o giz, no fazer epistemológico de 

autoria Xakriabá: reativação da memória por uma educação territorializada. Dissertação 

(Desenvolvimento sustentável) - Universidade de Brasília, 2018. 

https://doi.org/10.1590/S1414-49802013000200007

