
 
  

                                                  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
  

Universidade Federal de Minas Gerais 
Faculdade de Educação 

Licenciatura em Formação Intercultural para Educadores Indígenas 
 (Habilitação em Matemática) 

 

 

ESTÉFANI CECÍLIO DOS SANTOS 

 

 

Nossa Etnomatemática é a matemáitca do olhar: práticas de produção de artesanato Pataxó 

 

 

Percurso apresentado ao curso de Formação Intercultural para Educadores 

Indígenas, Faculdade de Educação da Universidade Federal de Minas Gerais, 

como requisito parcial para a obtenção do título de Licenciada em Matemática.  

 

Orientador: Prof.º Dr. Filipe Santos Fernandes 

Co-Orientador: Prof.º Ms. Eric Machado Paulucci 

 

 

Belo Horizonte - MG 

2022 



 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Fonte:https://redecasulo.org.br/empreendimento/associacao-pataxo-aldeia-juerana/  

 Primeiramente, gratidão a Niamissu, que me 

permitiu chegar até aqui. Foi Niamissu que me deu 

forças no momento de indecisão, me deu luz para 

colher o conhecimento ancestral e me deu 

sabedoria para compartilhar com meu povo. 

Agradeço a minha comunidade, em especial a 

Aldeia Muã Minatxi, ao meu Povo Pataxó. Agradeço 

ao diretor, Siwê Pataxoop pela confiança e 

motivação para me escrever no curso FIEI. Minha 

gratidão aos meus familiares da Aldeia Muã Mimatxi 

e Aldeia Mãe Barra Velha, em especial, ao meu 

irmão Shawanawá e ao meu primo Cosme. Meu 

muito obrigada aos colegas Uiliam e Franciane, em 

especial ao meu amigo José Henrique. Para 

finalizar, agradeço aos professores, bolsistas, 

direção do curso do curso FIEI, pelos 

conhecimentos compartilhado e companheirismo. 

Nessa reta final agradeço ao meu coorientador Eric, 

pelo companheirismo, dedicação e pela edição 

artística do texto. E pra finalizar, gratidão ao curso 

FIEI, que me propôs conhecer outras etnias, outros 

lugares, trocas de aprendizagens e ter me 

aproximado da minha família na aldeia Mãe Barra 

Velha através dos intermódulos. Sou muito grata 

por ter feito parte do FIEI. Gratidão a tudo e todos. 

Awery Tupã. 



 
  

 

 

Esta é uma pesquisa com o intuito de ressaltar a importância do artesanato para o fortalecimento cultural e 

identidade do povo Pataxó. Através desta escrita abordo as matemáticas envolvidas na produção dos 

artesanatos, entrelaçando as narrativas de outros indígenas Pataxó. Conto como minha história de vida, 

em diferentes lugares, com a experiência com a escola indígena, me levam a esta pesquisa. Nos capítulos, 

mostro a construção da aldeia Muã Mimatxi, a importância do artesanato na minha vida, o conhecimento 

que adquiri com essa arte, tão rica em história e o vínculo que ele mantem com a natureza. Para isso reúno 

fotos, realizo entrevistas e um trabalho de campo que se aproxima da escola como espaço para semear os 

saberes Pataxó, usados na produção do artesanato. 

 

                            Artesanato; Povo Pataxó; Aldeia Muã Mimatxi; Educação Indígena; Etnomatemática. 

 

 

 

 

 

 

 

 



 
  

 

 

 

 

 Bahia - BA 

Coronavirus disease 2019 - COVID-19 

Educação de Jovens e Adultos - EJA 

Faculdade de Educação - FaE 

Formação Intercultural para Educadores Indígenas - FIEI 

FUNAI - Fundação Nacional do Índio 

SESAI - Saúde Indígena  

MG – Minas Gerais 

SPU - Serviço de Patrimônio da União 

UFMG – Universidade Federal de Minas Gerais 

 

 

 

 

 

 



8 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
o

n
te

: A
c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
 



9 
 

 

 

 

 Meu nome é Estéfani Cecílio dos Santos, nasci no dia 

08 de Janeiro de 1999, filha de Sarah dos Santos Braz e Juarez 

Cecílio Damaceno. Irmã mais velha de quatro irmãos, duas 

meninas e dois meninos. Sou indígena da etnia Pataxó – 

Krenak, uma miscigenação de dois povos. Nasci em uma 

cidade que se chama Carmésia (MG), localizada perto da 

aldeia Retirinho da etnia Pataxó, onde morei até meus oito 

anos de idade. Atualmente moro na aldeia Muã Mimatxi que 

fica localizada no município de Itapecerica (MG). 

 Na aldeia Retirinho, me recordo de muitos momentos 

que ali vivi com minha mãe, minha avó, meus irmãos, meus 

primos e tios. Apesar de ter vivido pouco tempo na aldeia, 

tenho lembranças das brincadeiras de crianças, dos momentos 

de rituais, dos lugares da aldeia. Lembro das paisagens 

montanhosas, dos muitos pés de frutas que tinham pela aldeia, 

                                                             
1 Quando realizamos nossos cantos sagrados e nossas danças. 

pés de mangas, jabuticaba e goiaba. Um dos lugares da aldeia 

que gostava de ir era no terreirão (espaço sagrado para os 

rituais, os awes1 e confraternizações), ambiente onde havia 

uma piscina natural, muito visitada pelas crianças, 

acompanhada dos jovens, para brincar e se refrescar. 

 Como sempre fui grudada com minha avó, também 

carrego comigo os dias em que a acompanhei no cultivo de sua 

grande e fresca hortinha, enquanto eu brincava de comidinha 

com as folhas das suas plantas. Foi com ela que apendi a 

cuidar das plantas e a mexer com a terra.  

 A casa da minha avó sempre foi movimentada pelos 

netos. Lá, eu e meus primos crescemos juntos e, apesar de 

termos seguido caminhos diferentes na vida, até nos tempos 

de hoje mantemos essa união. Foi com meus primos que vivi 

uma infância brincando de cozinhandinho, esconde-esconde e 

de casinha pelos espaços da aldeia Retirinho e pela mata.  

 No ano de 2006 houve uma mudança. Minha família, 

meu grupo familiar mais próximo, juntamente com meus outros 

parentes2, resolveram se mudar para um novo lugar, formando 

2 São outros grupos indígenas, que mesmo sendo de outra etnia, recebem 
o vínculo de parente. 



10 
 

uma nova aldeia. Eu não entendia o porque da mudança, mas 

minha família dizia que seria melhor para nós um novo lar para 

viver bem. Hoje entendo que precisávamos de um novo lar 

para nos conectar e trabalhar em harmonia com a comunidade 

e com a natureza. Me animei muito com a mudança e, no dia 

16 de março de 2006 nos mudamos para nossa aldeia com o 

nome Muã Mimatxi, que significa ‘’Moita de mata’’.  

 Assim que chegamos em Muã Mimatxi sabíamos que 

muitos desafios estavam por vir. A terra estava abandonada, 

com entulhos de lixo, gado no campo e posseiros usufruindo 

da mata e da terra. Foi uma grande luta para conquistar o que 

temos hoje, pois não tínhamos casas, água encanada, nem 

assistência sanitária. Quando chegamos, fomos 

recepcionados por pessoas que moravam na cidadezinha 

perto da aldeia. Era um dia chuvoso e, ainda sem casas, 

algumas famílias tiveram que morar em barracas de lonas. 

Naquele momento de recomeço, restou para eu e minha 

família, morar em um casarão abandonado que, sem 

condições de moradia, molhava tudo com a chuva. 

 Não demorou até que as pessoas da redondeza ficaram 

sabendo da nossa aldeia e começamos a ser convidados para 

nos apresentar em escolas. Em eventos como esses, de 

apresentação dos nossos rituais de cantos e contando a 

história do nosso povo, as famílias indígenas fizeram do 

artesanato a fonte de renda daquele momento. 

 Com o tempo, nosso povo começou a se estabelecer no 

território. Mesmo sem apoio algum, sem escola, merenda ou 

materiais didáticos, nossos professores encararam o desafio 

de voltar às atividades escolares. Atualmente, graças a 

Niamissu (Deus), temos na aldeia uma escola, com educação 

diferenciada, temos uma equipe de saúde indígena (SESAI) e 

uma terra sadia. Vivemos em harmonia com a natureza, 

rodeados de pés de frutas, animais e uma terra boa para 

plantio em nosso território. 

 

 

 

 



11 
 

 

 

 

 

 

 Assim como a maioria das crianças da comunidade, 

cresci no ambiente escolar. Minha mãe era professora na 

escola Bakumuxa, na aldeia Retirinho, e quando ia trabalhar eu 

a acompanhava. Era uma grande diversão estar neste espaço 

aproveitado por mim para merendar e brincar com as outras 

crianças.  

 Comecei a estudar no prézinho, aos quatro anos de 

idade, quando aprendi o alfabeto cantando e desenvolvi um 

amor por desenhar paisagens e animais. As aulas envolviam 

nossas crenças e trabalhos em campo, como por exemplo, a 

preparação de rituais. Nesses momentos, todas as crianças 

trabalhavam, isto é, brincavam e observavam as atividades que 

as mulheres e homens faziam, o que para nós significa ajudar 

e aprender em comunidade. 

 No ano de 2006, com a mudança para a aldeia Muã 

Mimatxi, enfrentamos alguns desafios na educação. 

Entretanto, ter vivido toda aquela luta pela nossa escola e 

educação diferenciada, nos tornou mais fortes e resistentes na 

luta. Naquele tempo não tinha escola, não tinha cadeira, os 

professores traziam mesas de suas casas e na falta de 

quadros, escreviam no caderno para nos ensinar. Quando 

chovia, corríamos para a casa mais perto e esperávamos a 

chuva passar. Mas com muita dedicação, conseguimos 

aprender, apesar das dificuldades. Os nossos professores 

eram nossos tios, tias e primos que ainda estavam concluindo 

o curso de Formação Intercultural para Educadores Indígenas 

(FIEI) na Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG).  

 Como não tinha merenda no recreio, nós íamos para 

casa comer alguma coisa e depois retornávamos à escola. 

Nesse intervalo, eu gostava muito de ir para casa da minha 

avó, tomar café e brincar com meus colegas. As brincadeiras 

aconteciam a todo momento, todas as manhãs, antes de 

começar as aulas, nossos professores nos deixavam brincar 

de lobisomem, pega-pega, jogo da fruta, bandeirinha e etc.  

 Em 2010 a escola foi construída, mas mantivemos a 

prática de estudar debaixo dos pés de mangas e angicos do 

centro da aldeia. Como não havia espaço para todos os 



12 
 

estudantes dentro da sala de aula, nós, adolescentes, 

preferíamos estudar olhando a natureza em nossa volta. 

Principalmente no inverno, os professores nos deixavam 

estudar fora da sala de aula para tomar um banho de sol. Eu 

me sentia livre.   

 Nossa escola, tem um currículo diferenciado, 

envolvendo dois tipos de conhecimentos: o indígena e o não 

indígena. Consideramos importante esse diálogo entre 

diferentes entendimentos de educação para nossa formação e 

nosso trânsito entre espaços por onde decidirmos habitar. Por 

um lado, tínhamos aulas que envolviam aprender a ler, 

escrever e as matérias como: Português, Matemática, 

Ciências, Geografia, etc. Por outro, compartilhávamos 

momentos muito ricos em educação e conhecimento cultural 

do povo Pataxó.  

 As aulas interculturais de Grupão era uma das 

atividades que mais chamavam minha atenção. Todas as 

turmas se juntavam e aprendíamos muito sobre nossa cultura, 

nosso modo de vida, oficinas de artesanatos ou sobre o espaço 

da aldeia. Eram convidados os anciões para contar histórias, 

contos, aprendizados de como fazer armadilha para pegar 

caças, o plantio de hortas Pataxó, (uma horta com variações 

de legumes, plantas medicinais e pés de frutas), simpatias para 

fazer plantios, remédios e rezas.  

 Outra atividade na aula de grupão era fazer a limpeza 

dos espaços da nossa comunidade, onde todos se juntavam 

para capinar os redores da escola e o terreirão. As mulheres 

varriam, os homens capinavam, enquanto as crianças 

ajudavam brincando, observando e aprendendo com os mais 

velhos como fazer a limpeza no ambiente escolar e de ritual. 

Aprendi muito sobre a minha identidade, costumes e cultura, e 

isso me trouxe força e sabedoria para vida. 

 Nessas aulas tinham também as oficinas de 

artesanatos. Neste momento, aprendíamos a produzir 

artesanatos, sua história e a importância na vida do povo 

Pataxó. Essas aulas eram lecionadas por membros mais 

velhos da comunidade, passando conhecimento ancestral para 

a nova geração, dando continuidade aos nossos costumes e 

tradições culturais do povo.  

 O Ritual das Águas, o Ritual “fechamento das Águas” e 

os Jogos Familiares são alguns dos eventos da minha aldeia e 

para cada um deles, temos que ter uma preparação no espaço, 



13 
 

na natureza e nas nossas próprias vidas. Em função disso, o 

calendário da nossa escola sempre esteve ligado às práticas 

da aldeia, exigindo então, o envolvimento das aulas e dos 

membros da comunidade. 

 O Ritual das Águas é a cerimônia que acontece no dia 

cinco de outubro. Celebramos a passagem do ano novo para 

meu povo e a renovação da natureza. Agradecemos os 

espíritos da natureza Mimatxitxuhi (Pai da Mata) pela fartura, 

pela saúde, paz e harmonia que vivemos na aldeia a cada ano.  

 Em março, festejamos o ritual de Fechamentos das 

Águas juntamente com os Jogos Familiares. Os Jogos 

Familiares reúne todas as famílias Pataxó para jogar, brincar e 

se divertir durante as disputas. As famílias que fizerem mais 

pontos ganham os jogos e àquelas que perderem, fazem um 

almoço para toda a comunidade. Os jogos foram criados com 

o intuito de não dividir as pessoas entre ganhadores e 

perdedores, mas para divertir e reunir as famílias Pataxó. Uma 

das melhores partes dos jogos é o almoço que acaba sempre 

sendo feito no terreirão pela minha família. 

 Em 2013, com quatorze anos, me formei no Ensino 

Fundamental na escola da Aldeia Muã Mimatxi. No ano de 

2014, fui estudar o Ensino Médio em uma escola não indígena, 

localizada em um vilarejo urbano de Itapecerica. Na Escola 

Estadual Lamounier Godofredo, vivi alguns anos que não me 

trouxeram tanta empolgação, não em razão da dificuldade para 

aprender, mas pelo convívio com os colegas. Como sempre 

estudei com turmas reduzidas, nunca imaginei frequentar uma 

sala de aula com uma média de 22 alunos, isso me assustou 

muito. 

 Aquele ano foi muito complicado para mim, fiquei muito 

doente, tive uma pneumonia muito forte que me deixou 

internada várias vezes no ano. Pensei até que ia reprovar na 

escola, então isso também atrasou muito meu conhecimento e 

convívio com meus colegas, que não pude conhecer direito no 

primeiro ano. Já no segundo ano, meus colegas puderam me 

conhecer mais e acostumar com meu jeito mais reservada. Fiz 

amizades, nunca fui uma aluna de fazer bagunças e isso 

incomodava muito meus colegas, mas depois se acostumaram 

com meu jeitinho reservado, sempre prestativa e participativa 

nas atividades da escola.  

 Os três anos estudando fora da aldeia foram uma 

experiência muito boa para meu desenvolvimento, me trouxe 



14 
 

muito conhecimento para vida, me ensinou a ter força, orgulho 

da minha cultura e ancestralidade indígena. Aprendi a contar a 

história do meu povo, a não deixar que fizessem piadas bobas 

com minha cultura, a amar cada traço indígena em mim e ter 

orgulho sempre das minhas origens Pataxó e Krenak.  

 Os dias atuais são diferentes dos que já passaram, 

dessa forma, é importante que nosso povo saiba ler, escrever, 

que conheça as ciências do outro, aprenda a mexer com as 

tecnologias, com o objetivo de usar todo esse conhecimento 

como ferramenta ao nosso favor, inclusive para registrar e não 

perder nosso conhecimento tradicional. Preservamos nossas 

práticas e nos aproximamos do que antes não conhecíamos. 

No processo entre um mundo e outro, enchemos nossas 

bagagens de bons frutos e retornamos para a aldeia natal com 

um conjunto de vivências para compartilhar coletivamente. Em 

realidade, quando eu saí da aldeia para estudar fora, eu nunca 

estive só, levei comigo a história do meu povo, da nossa origem 

e o orgulho de representar as pessoas que não tiveram a 

oportunidade de estudar. 

 O contrário acontece da mesma forma, eu também pude 

contribuir nas trocas: os não-indígenas aprenderam outra 

história sobre nós povos originários, sobre o nosso povo, a 

nossa língua e como vivemos nos tempos de hoje. Esses 

encontros fortaleceram a nossa relação com o mundo de fora 

da aldeia, preparando as nossas crianças e jovens para 

conhecer o mundo do outro, respeitando a ele e a si próprio. 

 Me formei em 2016. Decidi que queria dar um tempo nos 

estudos porque não tinha certeza da área que queria estudar. 

Já havia trabalhado como cuidadora de crianças, aos meus 14 

anos, ajudando uma família de parentes na aldeia, o que me 

trazia satisfação em poder ajudar, financeiramente, minha mãe 

com as despesas de casa. Mas somente aos 18 anos foi 

quando tive meu primeiro serviço fichado, trabalhando em uma 

fábrica de calçados, na cidade de Itapecerica.  

 Confesso que trabalhar na fábrica foi uma experiência 

boa. Fiz muitas amizades e aprendi a ter responsabilidade. Só 

deixei o emprego por questão de saúde: os produtos que 

utilizava no trabalho começaram a atacar minha bronquite 

asmática. Sem emprego e sem um foco, para evitar de me 

sentir deprimida, me dediquei a ajudar minha avó nas tarefas 

de casa. Nesta situação, minha mãe conversou comigo e 



15 
 

sugeriu que eu tentasse os estudos no seguinte edital do FIEI 

na UFMG.  

 Visto meu primeiro contato com a UFMG, através da 

época em que minha mãe estudou lá, eu logo imaginei que 

seria bem acolhida pela universidade, afinal, estudaria junto 

dos meus parentes indígenas. Então, com ajuda dos meus 

parentes e lideranças da minha aldeia, me escrevi no edital do 

FIEI para cursar Matemática. Estava dando início a minha luta 

por um espaço na faculdade, representando meu povo e todos 

aqueles que não tiveram a oportunidade de estudar.   

 

 

 

 

 

 Estava em casa quando minha mãe veio com a notícia 

de que eu tinha sido aprovada no FIEI. Cursar Matemática me 

trouxe muita felicidade, foco, amadurecimento e aprendizagem 

de muitas coisas na vida.  Iniciei meus estudos em 2018, me 

preparando para passar um mês a 186,7km de distância da 

minha aldeia. Já conhecia Belo Horizonte das vezes em que 

precisei comparecer à algumas consultas médicas, então sabia 

que a vida na cidade grande é muito agitada, que o ar é 

diferente do ar fresco da aldeia, e isso tudo me assustava 

bastante.  

 No começo existia o desconforto do desconhecido, mas 

assim que cheguei no hotel encontrei minhas companheiras de 

quarto, todas indígenas Pataxó, sendo duas delas 

ingressantes da nova turma, tal como eu. A primeira semana 

na faculdade foi para conhecermos o hotel, nossos colegas 

indígenas e o espaço da Faculdade de Educação (FaE) na 

UFMG. 

  



16 
 

 

Neste processo, me senti acolhida e em casa. Rapidamente 

criei laços de amizade com os meus colegas, em especial, com 

Franciane e Uilian. Junto deles percorri todos os módulos do 

curso, compartilhamos nosso cotidiano e momentos felizes 

como aquele em que fomos pela primeira vez no cinema em 

Belo Horizonte ou quando passeamos pela cidade de 

Tiradentes. 

 Na FaE, um dos momentos que mais gosto é quando 

temos espaço para buscar, mesmo na cidade grande, força 

ancestral e sentir a conexão com a natureza, através dos 

nossos rituais. Durante o tempo escola3 escolhemos, 

semanalmente, um dia para realizarmos nosso ritual na 

faculdade, antes de entrar pra sala de aula. Além da prática 

dos rituais também aconteciam nossos movimentos de 

protestos, quando realizamos nosso canto e colocamos nossas 

                                                             
3 Período em que estudamos presencialmente na Faculdade de Educação 
da UFMG. Há também o “tempo comunidade”, quando cumprimos nossos 
compromissos com a universidade, desde nossos territórios. 

vestimentas indígenas para tornar a FaE, que é um mundo 

diferente do nosso, um espaço indígena. 

 Minha trajetória no FIEI me proporcionou conhecer 

muitos parentes e fazer muitas amizades. Sou grata a 

Niamissu pela oportunidade de chegar em uma universidade, 

pela honra de fazer parte da UFMG, da FaE e do FIEI. Durante 

esses anos como estudante eu amadureci, enfrentei meus 

medos, fui feliz, me arrisquei e aprendi. O FIEI me propôs 

encontros com meu povo, com a cultura de outros povos e me 

reconstruiu. Hoje eu tenho o empoderamento de mulher 

indígena. Meu foco é usar o meu diploma de educadora como 

arma de ensinamento para a educação indígena, fazendo a 

diferença na minha comunidade e na valorização da cultura 

indígena do meu povo. 

 

 



17 
 

 

 

 Nunca imaginei passar pelo cenário dos dias de hoje. 

Parece coisa de outro mundo, desses filmes que vemos na 

televisão, mas infelizmente, é a realidade que estamos vivendo 

e que mudou nossas vidas da noite para o dia. A pandemia 

deixou de ser uma coisa desconhecida e tornou-se parte do 

nosso dia a dia. Vivemos em quarentena, usamos máscaras, 

álcool em gel e mantemos o distanciamento social, junto do 

medo de respirar e andar livremente em meio a multidão. A 

vida com o vírus (COVID-19) foi e continua sendo uma vivência 

amedrontada pela doença. 

 Tudo isso começou muito longe do nosso território, lá do 

outro lado do mundo e, aos poucos, foi se espalhando. Quando 

ouvi a respeito do Corona Vírus (COVID-19), através dos 

noticiários na televisão e na internet, jamais imaginava que 

chegaria no meu país, no entanto, em meados de março de 

2020 tivemos os primeiros relatos de que o vírus havia chegado 

no Brasil, já rendendo muitas vítimas. Entramos em quarentena 

e devido às mudanças de rotina e a necessidade de criar um 

novo modo de vida, vivemos uma temporada bastante difícil 

para o mundo todo. 

 Nós indígenas, trancamos as porteiras das nossas 

aldeias para os visitantes. Nossas lideranças, junto com a 

comunidade, decidiram criar novas regras e medidas de 

proteção contra a doença. Entretanto, a ida a cidade era 

inevitável e uma hora algum parente iria acabar transmitindo o 

vírus, fazendo com que muitos de nós fossemos vítimas de 

uma terrível pandemia. Graças ao nosso poderoso Niamissu, 

muitos de nós conseguimos vencer essa enfermidade. 

 No início do ano, em Fevereiro de 2020, me mudei para 

a aldeia indígena Krenak, com objetivo de conhecer meus 

parentes e ter convívio com meu povo Krenak.  Naquele ano 

fui passar um tempo com meus avós e tios, mas fui 

interrompida pela pandemia que me impediu de conhecer a 

todos, limitando minha estadia ao meu grupo familiar.  

 Por ser um território grande, o território Krenak é divido 

em 6 grupos, distantes da cidade. Com o fechamento das aulas 

presenciais na UFMG, veio o ensino remoto e a falta de sinal 



18 
 

para rede móvel nas aldeias se tornou um problema para mim. 

Como o ensino remoto era novidade, pensei que seria fácil, 

mas não foi bem assim que aconteceu para nós indígenas. 

Para eu ter acesso ao ensino remoto tinha que ter paciência 

com um sinal de rede móvel que vivia caindo, isso quando 

existia algum sinal. Os desafios foram grandes, mas graças a 

Niamissu e ao apoio dos nossos professores, nos tornamos 

mais fortes, conseguindo realizar nossas aulas ou trabalhos. 

 Durante minha visita aos Krenak, estive sensível às 

nossas perdas. Percebi que a experiência do canto não se 

realizava como eu estava acostumada. Cantar, nos tempos de 

pandemia era o momento em que nos desligávamos das 

notícias ruins do mundo e buscávamos aconchego para o 

nosso coração. Diante disso, me marcaram muito as vezes que 

acendemos uma fogueira para nos reunirmos e cantarmos em 

volta dela com o propósito de aliviar os sentimentos da 

pandemia.   

 Nos sete meses que morei na aldeia Krenak, aprendi 

muita coisa sobre a cultura e história do meu povo Krenak, um 

povo resistente na luta pelo seu território.  Conheci o rio Uatú, 

o rio que representa a raiz da árvore do povo Krenak. Era do 

rio que muitas famílias tiravam seu sustento e renda familiar. 

Depois do desastre da barragem de Mariana, o rio adoeceu e 

a vida do povo Krenak mudou totalmente: com o fim das 

atividades no rio doce, acabaram-se também as partilhas de 

costumes e tradições no rio. Hoje restam as lembranças das 

brincadeiras na beira do rio, das pescarias e da união do povo. 

O rio doce faz parte da história do povo Krenak, por isso, o rio 

ainda vive na memória que quer contar para as futuras 

gerações como era quando o rio Uatú estava sadio. É triste 

chegar perto do rio e não poder entrar, me conectar com meu 

povo somente indo a beira e contemplando a sua beleza. Não 

tem como segurar a emoção. 

 Em outubro de 2020, chegou o tempo de deixar os 

Krenak e retornar para junto da minha família na aldeia Muã 

Mimatxi. Lá iniciei as observações para meu percurso e os 

registros das atividades com o artesanato, prática insurgente 

nas famílias, mesmo com a queda de vendas devido a 

pandemia.   

 Quando menos esperava, precisei abrir mão da minha 

vida na aldeia Muã Mimatxi e partir para a jornada que daria 

continuidade aos meus estudos com o foco na conclusão do 



19 
 

curso. Me mudei para a aldeia Águas Belas (BA) em busca de 

pesquisas para meu percurso e naquela região experimentei 

muitas coisas novas. Apesar dos problemas de estar viajando 

sempre, pude aproveitar de janeiro de 2022 as mais diversas 

frutas que a terra nos deu. Fui cativada por uma grande 

variedade de árvores e frutas (abiu, cajá, eugênia, cupuaçu) 

que ainda não conhecia.  

 Meus intercâmbios entre aldeias me tiraram do conforto 

e por outro lado, me modificaram positivamente. Cada pessoa, 

cada ambiente, a terra, a natureza, a comida, tudo muda de um 

lugar para o outro e justamente essa diferença me ajudou a me 

tornar outra Estéfani enriquecendo minhas raízes. Ganhei 

mudanças internas, como pessoa.  

 Os anos de isolamento social, foram e continuam sendo 

muito difíceis, mas também me ensinaram algo. Longe da 

faculdade, amadureci muito, aprendi a valorizar mais a vida, 

minha família e a oportunidade de estudar, apoiada pelos meus 

amigos e familiares, o que me dá forças para continuar. 

 O curso do FIEI foi mais um elemento que participou da 

minha mudança como pessoa. Me favoreceu outra visão, 

aprendi a ser mais comunicativa e a ter mais responsabilidade. 

Sou muito grata por tudo que o curso me proporcionou e me 

ensinou. Todas as vezes que me sentia desmotivada com 

alguma atividade, me lembrava de tudo que passei e levei cada 

atividade como um desafio. Este trabalho de percurso foi meu 

desafio maior onde eu pude relembrar da minha história de 

vida, transcrever histórias contadas e ler histórias vividas. Me 

sinto honrada em trazer para meu percurso as práticas 

culturais do meu povo com o artesanato, valorizando-os e 

deixando registros para as futuras gerações. 

 Uma das minhas maiores metas é concluir o curso e 

exercer a minha profissão nas aldeias indígenas. Fazer aquilo 

que mais amo: repassar conhecimentos da cultura do meu 

povo para a juventude indígena, ensinar os conhecimentos que 

adquiri com os professores e colegas de faculdade do FIEI e 

compartilhar no ambiente escolar os conhecimentos que 

aprendi com os mais sábios da aldeia. Esse é o caminho que 

quero trilhar como educadora indígena.  

 



20 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 Falar sobre o artesanato é falar sobre mim, sobre minha 

comunidade e meu povo. Muito do que contarei neste trabalho 

reflete minha personalidade, o modo de vida do meu povo e as 

entrevistas realizadas, a respeito da influência do artesanato 

na vida dos Pataxó. 

 Sou mulher indígena, cresci na aldeia do meu povo 

Pataxó, onde eu aprendi diferentes ensinamentos da vida, a ter 

respeito pela terra, pela natureza e respeito pelos nossos 

anciões. Um dos ensinamentos principais que carrego comigo 

é a arte de produzir o artesanato, costume cultural do povo 

Pataxó. Ainda muito pequena, aprendi com minha comunidade 

a fazer artesanato com sementes.  

 Minha avó conta das dificuldades em deixar seu 

território, na aldeia Mãe Barra Velha (BA), e se adaptar ao 

estado de Minas Gerais. Na mudança vieram minha avó, seu 

marido e seus filhos. Sem se esquecer da sua origem, 

costumes e tradições, criaram em Guarani, no município de 

Carmésia (MG), um lar para firmar suas raízes. Naquele tempo, 

meu povo vivia da agricultura familiar, mas quando meu avô 

faleceu, deixando três mulheres (minha avó, mãe e tia) e duas 

crianças (meu irmão e primo), a produção de artesanato se 

tornou nossa fonte de renda familiar. 

 Minha avó já produzia artesanatos para família e amigos 

como artefato de proteção, isto é, para serem usados em 

rituais. No entanto, como a comunidade era pequena e não 

tinham oportunidades de serviços, minha mãe, bem como as 

outras pessoas Pataxó, recorreram a produção de artesanatos 

para comercialização. As vendas eram feitas nas escolas onde 

a comunidade fazia apresentações para visitantes, mas 

também aconteciam vendas e trocas com os parentes da 

aldeia Mãe Barra Velha, em Porto Seguro. 

 O artesanato se tornou um costume e uma arte muito 

valorizada pelo nosso povo, carregando muitos valores, 

conhecimentos e respeito com aqueles que praticam a sua 

história. Minha mãe explica que aprendeu a fazer artesanato 

com penas, na companhia de seus primos: 



21 
 

Eu saia de casa e ia para a casa dos meus 
tios, lá na casa deles eu observava minhas 
primas fazer brincos com penas. Elas 
escolhiam, juntavam as penas e depois, com 
uma linha, amarravam. Foi observando elas 
produzindo os penachos de pena que 
aprendi a produzir brincos de pena. (Sarah, 
em entrevista) 
 

 Os penachos de brincos, xarrí4, amarradores e cocares 

são alguns exemplos dos trabalhos da minha comunidade. 

Para colorir as penas de galinhas, patos ou papagaios usados 

em nossos artefatos, realizamos algumas etapas. Na primeira 

parte, molhamos as penas, dividimos em grupos e jogamos 

elas na anilina dissolvida na água. Em seguida, levamos as 

penas para o fogo e mexemos até que todas elas paguem cor. 

Feito isso, lavamos as penas, tiramos o excesso de água, 

colocamos em uma vasilha e por fim, levamos ao fogo para 

secar as penas. Neste último processo, temos que mexer e 

mexer as penas no fogo para que elas fiquem secas e soltas, 

prontas para produzir os artesanatos. 

  

 

                                                             
4 Palito de cabelo enfeitado com penas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



22 
 

 A minha vida com o artesanato começou desde a 

infância. Me lembro das tardes em que minha família se reunia 

para dar início á produção dos artesanatos de sementes, a 

começar pela colheita. Eu e as outras crianças 

acompanhávamos os adultos, brincando durante a colheita, e 

também ajudando a carregar as vagens de sementes para 

colocar no saco. Depois de apanhadas as sementes no pé, 

começa a segunda e minha mais favorita etapa: o 

descascamento das sementes. As mulheres faziam grupos 

para descascar sementes de juerana5, reuniam a família, os 

parentes vizinhos e as crianças, compartilhando histórias 

tradicionais e a lembrança de como eram feitos os processos 

para produzir o artesanato.  

Antigamente a gente usava a linha de tucum 
para fazer os nossos artesanatos. Eu e 
minhas parentes íamos para a mata tirar o 
tucum, era da folha da palmeira do tucum que 
nós tirava a linha. Primeiro rancava as folhas, 
com cuidado para não machucar com os 
espinhos. Depois que colhia a folha do 
tucum, com cuidado tirava uns fiapos de fios. 
Desses fiapos de fios a gente juntava e fazia 

                                                             
5 A juerana é uma árvore que dá sementes de ano em ano. Na aldeia onde 
nasci, de janeiro á abril, utilizávamos muito da semente de juerana nos 
nossos artesanatos.  

a linha do tucum.  (Maria D’ Ajuda Braz, em 
entrevista)6.  
 

 Quando são recolhidos mais de um saco de semente, o 

descascamento pode levar uns dias. A terceira etapa é o 

tingimento, quando as mulheres separam as sementes em 

grupos de acordo com as cores que tem para pintar. Se temos 

quatro cores diferentes de anilina, vamos dividir, por exemplo, 

entre as cores vermelho, verde, azul e amarelo. As divisões 

são feitas através do olhar e usando a “mão cheia”. Cada 

mulher que participa do processo, na hora de receber a sua 

parte do trabalho, ganhará uma mão cheia de sementes, e este 

sistema vai sendo repetido até todas as mulheres receberem a 

mesma quantidade de sementes. Esse manejo de divisão 

também é utilizado em nossas atividades do dia-a-dia.  

 Existe uma grande variedade de sementes, de vários 

formatos, tamanhos e contrastes. Usamos as sementes de 

pariri, juerana, olho de boi, tiririquim e tantas outras. Mas nem 

sempre tivemos fácil acesso às sementes. Antes, quando não 

tínhamos sementes em nosso território, minha mãe e meus tios 

6 Maria D’ Ajuda Braz é minha avó, com quem aprendi muito sobre o 
artesanto, e tenho guardado na memória sua fala sobre as linhas e o 
tucum. 



23 
 

saiam da aldeia para pegar semente de juerana na cidade 

vizinha. Hoje, graças a Niamissu, temos sementes em nosso 

território e preservamos o que temos nos quintais de nossa 

aldeia, espalhando as sementes para crescer e futuramente 

dar seus frutos para todos.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Meu primeiro artesanato, uma pulseira simples de uma 

linha, foi feito com os ensinamentos de minha mãe. Apenas aos 

nove anos aprendi a fazer pulseiras largas com detalhes. Para 

fazer a pulseira larga, primeiro fazemos uma pulseira com uma 

linha só medida com o tamanho do punho, depois furamos a 

primeira semente, da primeira pulseira e atravessamos com 

uma linha para adicionarmos outra carreira de semente. 

Terminando esse procedimento, basta dar continuidade até 

chegar na largura que se deseja. Foi tecendo pulseiras largas 

que aprendi noções básicas de matemáticas, como contar e 

dividir as sementes, além de criar formas geométricas nos 

meus artesanatos.  

 Eu sempre gostei de produzir artesanato, de conhecer 

as sementes, de criar diferentes grafismos com as cores, 

inventando novas possibilidades de artesanato. A minha 

inspiração e motivação sempre veio da minha família e da 

minha comunidade, mas a escola cumpriu um importante papel 

para o fortalecimento da cultura da aldeia Muã Mimatxi. Nossas 

atividades escolares envolvem a valorização da nossa cultura, 

nossos saberes tradicionais e o conhecimento ancestral que 
F

o
n

te
: A

c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
.  



24 
 

são passados pelos membros da comunidade para nossas 

crianças e jovens da aldeia. 

 Por isso, a escola é o coração da aldeia. É como se 

fosse a minha segunda casa, pois aprendo não apenas a 

alfabetização, mas também a ter orgulho da minha origem, da 

minha etnia, dos meus adereços e da história de luta do meu 

povo e de outros povos indígenas do Brasil. Como temos aulas 

interculturais na escola indígena, estudamos considerando 

nosso fazer e nosso saber, portanto, “é uma experiência [...] 

onde são vivenciados os conhecimentos tradicionais do nosso 

povo de uma forma coletiva e interdisciplinar”. (POVO DA 

ALDEIA MUÃ MIMATXI, 2013, p. 55). 

 Acho importante dizer que entendo a interculturalidade 

uma tentativa de questionar e pressionar o modelo escolar 

clássico, incluindo as lutas de diferentes etnias. É um universo 

de disputas que pedem por justiça cultural e o direito de sermos 

nós mesmos em suas particularidades. Podemos dizer que 

uma educação intercultural quer transformar tanto a sociedade 

quanto o sistema educativo, permitindo que existam 

concordâncias e discordâncias entre os habitantes da terra, 

desde que haja respeito entre todos. Pode ser entendida como 

um  

“projeto político, social, epistêmico e ético 
dirigido à transformação estrutural e socio-
histórica, e baseada na construção entre 
todas as condições – do saber, do ser, do 
poder e da vida mesma -, de sociedade, 
Estado e país, radicalmente diferentes. Mas 
também deve ser entendida como ferramenta 
de ação, [...] constante, contínua e até 
insurgente, entrelaçada e direcionada com a 
ação de decolonizar” (WALSH, 2012, p. 73, 
traduzido).  
 

 Praticamos uma matemática cultural. Através da prática 

de artesanatos, identificamos geometrias dos artefatos, modos 

de contagem e divisão das sementes, de maneira inseparável 

da nossa conexão com nosso povo, da busca pela sabedoria e 

proteção. Quando eu coloco um colar de semente, um brinco 

de pena ou uma pulseira, eu me sinto uma mulher forte, ao 

mesmo tempo que sinto a natureza perto de mim, os meus 

ancestrais presentes e as forças dos meus antepassados que 

hoje são encantados. Isso também faz parte da nossa 

matemática. 

  



25 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

F
o

n
te

s
: A

c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
.  



26 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 O povo Pataxó surgiu das águas, por esse motivo, esse 

elemento tem uma grande importância para nós. Nossas 

festividades envolvem agradecimentos a ela pela fartura e pela 

vida na terra. A história conta que, antigamente, existiam 

somente os animais na terra, habitando ela através dos seus 

modos de comunicação e de trabalho. Falavam, contavam 

histórias e trabalhavam na terra até o dia da chegada de uma 

grande tempestade. Neste dia, a cada pingo de chuva que caia 

na terra surgia um novo ser, explica Txahá Braz. 

O povo Pataxó surgiu de um grande 
aguaceiro que aconteceu no mundo. [...] Em 
um dia, no céu formou-se em uma grande 
nuvem e dessa nuvem caiu sobre a terra um 
grande aguaceiro de chuva e esse aguaceiro 
não foi apenas um aguaceiro comum, foi um 
acontecimento que originou muita água. Em 
cada pingo de água que caia sobre a terra 
formava-se um corpo, daí surgiu o povo o 

Pataxó. Então, o povo Pataxó veio através do 
tempo das águas, que originou a vida, que 
originou semente de gente e essa semente 
de gente foi o povo Pataxó. E o povo Pataxó 
originou-se dessa grande água que caiu 
sobre a terra, de chuva não foi um aguaceiro 
apenas, foi um tempo das águas que originou 
muita água. (BRAZ, 2018, p. 23) 
 

 Além da água, somos originários do extremo Sul da 

Bahia, pertencentes ao tronco linguístico Macro-Jê da família 

linguística do povo Maxakali. O território Pataxó começa no 

litoral da Bahia, mas atualmente temos aldeias na região de 

Minas Gerais, Espírito Santo e Rio de Janeiro. Eramos um 

povo livre, sem limites para nossas moradias. Vivíamos na 

mata fechada em um grande território com caça, peixe e roças 

em fartura. Por sermos um povo reservado, não tínhamos 

contato com o “branco”, somente com o povo Maxakali, quem 

consideramos nossos parentes. 

  A história do povo Pataxó é marcada por muita 

resistência, sendo a maior delas, nossa luta pelos territórios 

que foram tirados dos nossos antepassados em um 

acontecimento que ficou marcado como “Fogo de 51”. No ano 

de 1951, houve uma invasão na aldeia Mãe Barra Velha (Porto 

Seguro, BA), quando nossos antepassados deixaram para trás 



27 
 

o que construíram, sua moradia, roças e sua terra natal, na 

tentativa de sobreviver ao massacre que ocorreu. Esse foi um 

dos motivos da disseminação do povo Pataxó, em sete 

comunidades, distribuídas pela região de Minas Gerais. Temos 

uma história marcada pela invasão, perseguição, mas também 

pela resistência. 

 Mesmo nos anos 70 e 80, muitos dos nossos parentes 

foram forçados a sair do seu território, sendo levados para 

fazendas no estado de Minas Gerais, lugar onde sofreram 

abusos e foram submetidos ao trabalho escravo. Outras 

famílias Pataxó puderam resistir, permanecendo ou voltando 

para seu território de origem, ainda que isso significasse passar 

por muitas dificuldades em uma terra destruída. “Pouco a 

pouco, as famílias foram chegando, alguns tinham medo de 

voltar por conta da revolta de 1951, muitos parentes pensavam 

que se voltasse poderia acontecer tudo novamente, por isso 

tem muito Pataxó espalhados por vários lugares”. (SANTOS, 

2018, p. 42)  

 Atualmente as famílias vivem em territórios demarcados 

no extremo sul do estado da Bahia. São um total de trinta e seis 

aldeias, distribuídas em seis terras indígenas: Barra Velha, 

Coroa Vermelha, Águas Belas, Aldeia Velha, Imbiriba e Mata 

Medonha. As famílias que vivem por esses territórios se 

dedicam à agricultura familiar, alguns trabalham na educação, 

na saúde, na pesca, turismo e outros trabalham como artesão.  

 

 

 

 

 

 

 

 Muã Mimatxi significa "Moita de Mata" pois é composta 

por uma moita de árvores sagradas, consideradas pelo nosso 

povo como parentes "Txoe Txão" . Nossa aldeia fica situada no 

Centro-Oeste Mineiro, município de Itapecerica, próximo do 

vilarejo chamado Lamounier. Lá vivemos em um grupo familiar 

com aproximadamente quarenta pessoas, juntos da natureza 

e seus elementos do céu e da terra que também são nossos 

parentes. Apesar da aldeia ficar bem próxima do vilarejo e da 

rodovia, sentimos como se vivêssemos longe disso tudo, pois 

o nosso convívio tem forte relação com a natureza.  



28 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

Composta por indígenas de uma rama de 

Pataxó, nosso território foi formado em março de 

2006, com a vinda dos mais velhos da aldeia Mãe 

Barra Velha (Porto Seguro, BA) para Itapecerica. 

Encontramos e conquistamos Muã Mimatxi com 

muita luta das lideranças, com a ajuda de 

relatórios, viagens e reuniões com a Fundação 

Nacional do Índio (FUNAI) e com o Serviço de 

Patrimônio da União (SPU). Desta maneira, os 

pedidos ao grande Niamissu  e Yamixoop 

(Protetores da natureza) foram atendidos. 

A chegada do nosso grupo familiar na aldeia 

foi debaixo de um grande aguaceiro, assim como 

foi nossa história de origem na terra, mas 

estávamos todos felizes por estar construindo 

nossa aldeia, desde os velhos, adultos, aos mais 

jovens e crianças. Junto também trouxemos as 

nossas criações: cachorros, gatos, galinhas, 

maritacas, plantas e sementes que fazem parte da 

nossa caminhada e cultura.  

  

F
o

n
te

: G
o

o
g
le

 M
a

p
a

s
  



29 
 

 O nosso pensamento de vida é a esperança de 

construir, zelar e ter equilíbrio entre a natureza e os Pataxó.   

 Logo as famílias começaram a fazer as barracas de lona 

no espaço que lhes chamaram atenção e outras foram para um 

casarão onde ficaram alojados por um tempo. A FUNAI doou 

certos materiais para a construção de algumas casas e as 

famílias ajudaram na compra de material. As lideranças 

começaram a lutar pelo reconhecimento da nossa aldeia, pela 

educação diferenciada, saúde com os órgãos responsáveis e 

aos poucos conquistamos nossos direitos e uma aldeia com 

nossa característica Pataxó.   

 Fomos bem recebidos pela população tanto do vilarejo, 

quanto de Itapecerica. Para manter o diálogo e respeito com 

nossos vizinhos, as lideranças procuraram o prefeito e seus 

parceiros para apresentar o nosso povo nesse novo território, 

porque dali para frente iríamos trabalhar juntos e sermos 

parceiros. O nosso grupo familiar teve que conviver por uns 

anos com posseiros que habitavam o território, isso nos 

deixava sem liberdade, mas um dia, graças a Niamissu, eles 

deixaram o espaço.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



30 
 

 Vivemos com a natureza e para natureza. Seguimos o 

calendário dos tempos da natureza como guia das nossas 

atividades de vida na terra. As questões da nossa comunidade 

e, consequentemente, as temporalidades aí existentes são as 

nossas referências para o trabalho. Sabemos que o nosso ano 

começa em outubro, no mesmo mês em que nossa etnia foi 

formada, isto é, no tempo das águas, porém, esse calendário 

pode variar, a depender dos movimentos no tempo da 

natureza. Esse calendário envolve todas nossas atividades em 

quatro grandes tempos: 

Tempos das Águas; Tempo de voltar para a 
escola, colher o que plantou e agradecer a 
natureza por tudo que ela nos deu no tempo 
das águas; Tempo da brisa leve, de falar da 
luta do nosso povo, participar do movimento 
indígena e lutar por nossos direitos; Tempo 
da seca, do frio, do vento rasteiro derrubando 
as folhas que ainda resistiram, tempo de 
fazer fogueira, de olhar e contar histórias do 
céu. (BRAZ, 2021, p. 63) 
 

 Nos tempos das águas, que é de outubro a janeiro, 

acontecem nossas atividades plantios, cuidado e criação de 

roça. Já nossos trabalhos de artesanato começam com as 

colheitas e estoques de sementes, e desembocam em abril na 

produção dos artefatos. 

 Desde que chegamos no território, período em que a 

terra estava sofrendo por causa dos muitos lixos e entulhos, 

articulamos nosso trabalho de vida ao cuidado com a terra, 

protegendo a natureza e seus elementos. Atualmente, estamos 

em 2022, e nossa aldeia está cada vez mais linda, preservada, 

em equilíbrio com os parentes do céu e da terra.   

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



31 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

F
o

n
te

: A
c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



32 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Antigamente, antes da invasão no nosso território na 

aldeia Mãe, o povo Pataxó vivia em paz e harmonia com a 

natureza. Utilizava o artesanato nas suas festividades, 

produzia para si, fazia arco e flecha para caçar, gamela para 

preparar os seus alimentos e produzia seus colares com 

sementes para rituais e proteção (olho gordo e maus olhados). 

Depois da invasão no nosso território e da diáspora do povo 

Pataxó, muitas famílias deixaram seus costumes de lado, 

entretanto, os nossos mais velhos enfrentaram a repressão e 

não deixaram de praticar ou esquecer a cultura do seu povo.  

 Após o ataque ao povo Pataxó, os invasores destruíram 

a natureza, a terra ficou escassa, já não existia mata para 

caçar, rio saudável para pescar, madeira boa para usar e então 

tivemos que buscar um meio de sobrevivência para nosso 

povo. Vivendo em uma sociedade com maior contato com os 

não-indígenas, passamos a vender os artefatos para os turistas 

que visitavam a região de Caraíva e Corumbau, que são os 

pontos turístico da região. Muitos dos turistas visitavam a 

aldeia para conhecer o território, a comunidade e os rituais do 

povo, mas acabavam comprando artesanatos (colares, 

pulseiras, cocar etc.) em alta quantidade ou realizando trocas 

com alimentos (macarrão, arroz, leite em pó, etc). Por outro 

lado, mantemos também as trocas com os parentes das outras 

regiões, negociando variedades de artesanatos ou comida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



33 
 

 Seja nos tempos difíceis que passamos ou nas nossas 

festividades, o uso dos nossos artesanatos nos traz forças 

ancestrais. Os adereços que usamos em nossos rituais tem 

valores, inclusive sentimentais, e carregam o conhecimento do 

povo. É importante que nós, indígenas, saibamos desses 

valores. O artesanato não é enfeite, é um artefato sagrado. 

Existem artesanatos que podem ser comercializados e 

artesanatos que podem ser somente usados por nós. 

 O cocar é um dos nossos artefatos sagrados, usados 

nos rituais, nos momentos de festividades, como no casamento 

tradicional. O cocar no casamento é usado como uma aliança: 

o casal faz a troca de cocar simbolizando a aliança e o 

comprometimento, fortalecendo a união e os votos do casal. 

 Nos rituais, os colares dos homens são grandes e com 

detalhes do grafismo Pataxó, geralmente feitos com a semente 

tradicional, o tento. As mulheres se enfeitam com seus grandes 

brincos de penas de arara, que só são usados em rituais. É nos  

Awê que nos enfeitamos com nossos adereços para celebrar 

com os parentes da natureza e da terra, fazemos nossos 

cantos e danças agradecendo e pedido forças aos nossos 

ancestrais e espíritos da natureza.  

 Antes, tínhamos recursos da terra para fazer nossos 

artesanatos, mas não tínhamos a valorização do mercado. 

Hoje, nosso povo busca a valorização dos nossos artefatos, e 

encara a escassez de matéria-prima, conservando sementes 

que dão de ano em ano em garrafas pet. Esse tipo de 

conservação exige de nós atenção para escolher as sementes, 

uma por uma, para não conservar sementes estragadas e 

acabar perdendo a garrafa inteira.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



34 
 

 Para aqueles que não tem o conhecimento do processo 

do artesanato, acham que fazer artesanato é simplesmente ter 

sementes, linhas e penas, mas a realidade das famílias Pataxó 

que vivem da confecção dos artesanatos é outra. As famílias 

trabalham com a colheita das sementes, com o tingimento, com 

o tecimento do artesanato, e todos esses processos levam 

tempo, dedicação e sabedoria para finalizar um artefato natural 

que não agride a natureza.  

 A natureza é nossa mãe, por isso, tudo que tiramos dela 

deixamos para seus filhos que são os animais e plantas. Se 

vamos colher uma árvore de juerana, tiramos apenas metade, 

o restante deixamos para os passarinhos e para a natureza 

semear na terra. Assim, produzir o artesanato é trabalhar em 

união. Como dizia o ancião Cacique Tururim: “Uma vara só, é 

fácil de quebrar, um feixo é mais difícil de quebrar. É a união 

que faz a força” (SANTOS, 2018, p. 17). Trabalhar com a 

família e a natureza é saber compartilhar. A natureza nos dá a 

semente, com a semente produzimos o artesanato e com o 

artesanato produzimos união na comunidade. É trabalhando 

em união que o trabalho rende e gera novos frutos.  

 O povo Pataxó tem o costume de trabalhar em conjunto, 

dividindo as atividades. As mulheres fazem seus grupos para 

iniciar a preparação da colheita das sementes, etapa em que 

elas mesmas arrancam, juntam e descascam as sementes. Os 

homens ajudam uns aos outros, se reúnem para ir na mata 

arrancar os feixos de bambu para fazer arcos, flechas, 

sarabatanas, gamelas, colheres entre outros objetos que são 

suas especialidades. Também há momentos em que homens 

e mulheres trabalham juntos. Na produção dos arcos, por 

exemplo, os homens começam o trabalho e as mulheres 

finalizam fazendo pinturas inspiradas na natureza, isto é, criam 

pinturas inspiradas nos rios, nas montanhas ou na casca de 

uma árvore. 

 Mesmo as crianças estão presentes nas atividades. Seu 

interesse pela produção do artesanato surge desde muito 

cedo, não porque elas são obrigadas a fazer, mas porque essa 

prática é um costume do povo e acaba sendo passado para 

elas através das brincadeiras. Durante as etapas de confecção, 

olhando e ouvindo, as crianças aprendem seus primeiros 

ensinamentos da arte e dos saberes dos antigos que já se 

encantaram. Curiosa, a criança Pataxó é participativa, ela 



35 
 

consegue fazer um trabalho se tornar uma atividade divertida, 

trabalhando em união, brincando e rindo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Com a modernização, os jovens estabeleceram outra 

vivência com a aldeia. Muitos deles não praticam a cultura do 

nosso povo com o artesanato, tarefa de transmissão de 

conhecimento a qual apenas alguns grupos familiares se 

dedicam. Se antes produzir o artesanato foi uma necessidade 

para muitas famílias sobreviverem, organizando sua renda, 

hoje, existem outros meios de trabalho. Com os trabalhos fora 

da aldeia ou mesmo as oportunidades na educação, na saúde, 

turismo ou pecuária, a prática de produzir artesanato deixou de 

ter a mesma relação que tínhamos antigamente. 

 Nessa direção, o povo Pataxó se preocupa em valorizar 

seu artesanato, sem deixar que a prática seja perdida na sua 

cultura. Então, mesmo que muitos não pratiquem a atividade 

de produzir artesanato, temos a atenção para manter o respeito 

e o reconhecimento do valor do artesanato para o nosso povo. 

Um dos modos que encontramos de apreciar o artesanato é 

fazendo encomendas na mão dos parentes,  assim, 

enaltecendo seus trabalhos, como cita Edleuza em seu 

percurso: “a compra desses artesanatos de quem produz é 

uma forma de incentivo e também de não perder a relação com 

a cultura Pataxó através desses artesanatos. Mesmo quem 

não produz, valoriza o trabalho de quem faz, cada vez o leva 

adiante” (SANTOS, 2017, p. 37).   

F
o

n
te

: A
c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



36 
 

                                             

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
o

n
te

: A
c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



37 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
o

n
te

: A
c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



38 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
o

n
te

: A
c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



39 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Como os artefatos agem na vida dos Pataxó? Que 

conhecimentos são movimentados nesse processo? A 

produção dos artesanatos Pataxó possui sua própria 

matemática. Uma etnomatemática que circula um 

conhecimento ancestral compartilhado e nos permite pôr em 

prática nossa produção de farinha, a divisão de uma caça, o 

cuidado com a roça, entre outras atividades cotidianas.  

 A matemática é importante para dar seguimento em 

nossos artesanatos e acredito que o melhor jeito para aprender 

é praticando em atividades do nosso cotidiano. O jeito dos não-

indígenas perceberem as ciências as vezes faz parecer que 

aquele é a maneira mais certa de fazer, só que a matemática 

não se resume aos números, nem às ideias ou palavras. 

Envolve trabalho, história e conhecimento etnomatemático do 

povo, afinal, se hoje temos os conhecimentos de matemática 

dos livros didáticos é somente porque uma comunidade 

registrou as suas práticas e as maneiras de expressar seus 

sentimentos com o mundo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



40 
 

 

 Todo saber depende do tipo de olhar que as pessoas 

usam para falar sobre as situações. Em qualquer movimento 

podemos encontrar o que nosso modo de vida está 

acostumado a ver, então, acredito que quando trago uma 

etnomatemática para meu trabalho, estou me referindo a uma 

matemática que só existe junto da minha comunidade, com 

nosso modo de se relacionar com o espaço, com o tempo e 

com os conhecimentos tradicionais passados de geração a 

geração. Então, a etnomatemática no meu percurso, é a 

matemática que aprende com as finalidades específicas dos 

brancos, mas entende que essa não é a única maneira de 

organizar nossas vivências, e que nenhum saber apresenta um 

comportamento fixo no decorrer dos anos. 

As culturas têm sua filosofia própria, sua 
história própria. Assim, também os 
comportamentos cotidianos e os conceitos 
de suporte, como a geometria e a aritmética. 
Particularmente importante é a geometria. Na 
cultura ocidental, a geometria está muito 
associada com duas vertentes: a 
demarcação de terras (original do sistema de 
produção e economia do Egito), e a perfeição 
de formas (original da mitologia grega). No 
curso de encontro das culturas da bacia do 
Mediterrâneo, essas duas vertentes foram se 

relacionando, na verdade se entrelaçando e 
se confundindo. Por exemplo, nas culturas 
amazônicas não se faz demarcação de terras 
e a mitologia é de outra natureza. Portanto, 
não há como se procurar conceitos da 
geometria ocidental nas culturas 
amazônicas. O máximo que se pode 
conseguir é alguma semelhança nas formas, 
mas não nos conceitos. Qualquer tentativa 
de tradução de idéias causa distorções 
(D’AMBRÓSIO, 2008, p. 13). 
 

 Na tessitura dos artesanatos Pataxó estão 

representadas nossas próprias geometrias pintadas e criadas 

com inspiração no que vemos da natureza. Trabalhar com as 

sementes, por exemplo, é aproveitar a história e o pensamento 

que elas nos dão. É compor uma geometria identificando quais 

sementes combinam uma com a outra, redonda com cumprida, 

pequena com grande... Através dos estudos e comparações, 

descobrimos formas geométricas ao nosso redor, na formação 

de uma casa, no formato de uma roça, no tecimento das 

sementes. Hoje em dia dizemos que uma oca é redonda, uma 

casa é retangular e uma semente é achatada, mas 

antigamente, os antigos não tinham acesso aos nomes da 

matemática ocidental, então falávamos de formatos de tal 

caça, tal árvore ou tal momento. 



41 
 

  

 

 

 A nossa matemática tem um outro entendimento de 

exatidão: não temos necessidade de pesar quantos quilos tem 

um saco de sementes, através do olhar e das práticas já 

vividas, sabemos quantos litros de sementes dá um saco. 

Temos um olhar apurado para perceber, por exemplo, que um 

saco com sementes estragadas terá menos de cinco litros de 

sementes. Não abrimos mão do nosso jeito de medir. Nossa 

etnomatemática é a matemática do olhar! 

 Nosso olhar quer uma matemática que não atropela os 

indígenas, ao contrário, está vinculada às nossas pedagogias 

diferenciadas, reconhece nossas vivências anteriores à 

escolarização ocidentalizada, aprendendo através do olhar a 

responder nossas necessidades ambientais, sociais e 

culturais. É uma etnomatemática comprometida com a paz, 

especialmente com o desenvolvimento que respeita nossos 

parentes-animais, parentes-plantas e parentes-minerais, tão 

entrelaçados ao nosso jeito de viver e entender a vida. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
o

n
te

: A
c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



42 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Na hora de construir a matemática, cada minuto, cada 

roça, cada rio, os cantos, as conversas com os mais velhos, 

são elementos que não podem ficar de fora. Em Muã Mimatxi, 

o ensino e o aprendizado estão por toda parte, “exceto, talvez, 

nos limites das ‘quatro paredes’ (d. Liça), onde muitas vezes o 

Estado e a educação escolar pretende, sem sucesso, confiná-

los” (FIGUEIREDO; BRAZ; ROMERO, 2021, p. 75). 

 Nós Pataxó, conhecemos a matemática presente nos 

livros didáticos, mas também gostamos de preservar a 

matemática que nossos antepassados já conheciam e 

praticavam a muitos anos atrás. Praticamos esses saberes 

tradicionais na aldeia, seja trabalhando em grupo, fazendo uma 

roça, um kijeme (casa) ou na confecção dos artesanatos. Em 

harmonia com nosso modo de aprender olhando e praticando, 

produzimos um saber sem precisar saber ler ou escrever; os 

conhecimentos tradicionais do nosso povo exigem apenas a 

escuta, a paciência e a observação. É olhando e praticando 

que se aprende. 

 Estudamos nossa confecção dos artesanatos do 

pequeno para o grande, quer dizer, no preparo de uma pulseira 

de semente, começamos fazendo uma linha e com o tempo 

vamos pulando para mais e mais uma linha. Desta maneira, 

aprendemos a tecer sem um jeito certo ou errado. Cada um 

tem seu tempo e seu jeito de criar e fazer. Exercitamos o saber 

tradicional matemático, mas também usamos nossa mente 

para a criação de artefatos combinados com a vida na aldeia. 

Erramos, acertamos e é assim que aprendemos a aperfeiçoar 

o nosso artesanato, valorizando a cada peça, cada tipo de 

semente. 

  Baseada nas minhas pesquisas de campo e vivência na 

comunidade do povo Pataxó, decidi contar do trabalho de 



43 
 

colheita das sementes como processo que faz parte da 

produção de artesanato e que, através do olhar e da prática, 

constrói uma matemática parceira dos valores e da tradição do 

povo Pataxó. Para isso, me inspirei no trabalho de percurso da 

minha prima Txahá Braz (2018) que fala sobre o saber 

matemático, de um modo geral, na aldeia Muã Mimatxi. Aqui, 

quero trazer mais especificamente, como a prática do 

artesanato está ligada ao nosso modo de sentir e estar com 

nossos parentes do céu e da terra expressos nas nossas 

noções de agrupar, emprestas, trocar, juntar, dar e distribuir.  

 Para dar início a produção dos artesanatos de 

sementes, primeiro fazemos a colheita que é um evento 

cultural nas aldeias, realizado de ano em ano, com as 

sementes do período de Janeiro a Abril. Em etapas, pegamos 

as sementes no pé, juntamos e descascamos elas, dividimos 

as sementes em grupos, tingimos e dividimos a produção entre 

os envolvidos na atividade. Depois do artesanato finalizado, 

dividimos o que ganhamos de sementes com os parentes; 

emprestamos sementes para quem precisa; e fazemos trocas 

de sementes por artesanatos.  

 Todo esse processo da colheita envolve os costumes e 

saberes tradicionais matemáticos do povo Pataxó, trazendo 

significados particulares para cada uma das medidas a seguir. 

 

Agrupar (Juntar)  

 Agrupar é quando fazemos o agrupamento das 

sementes, que quer dizer olhar para as sementes de vez (nem 

madura nem verde) e maduras (quase secas) e juntar as de 

vez com os grupos das de vez e maduras junto com as 

maduras. Depois, escolhemos as sementes boas das 

estragadas e em seguida armazenamos as boas em uma 

garrafa pet. Também fazemos os agrupamentos das sementes, 

pelo seu formato, cores ou tamanho, facilitando e organizando 

as sementes para a confecção dos artesanatos. 

Distribuir (Divisão)  

 Distribuir é dividir as etapas e a mão-de-obra para o 

trabalho. As mulheres observam o tamanho da tarefa e a partir 

disso, se organizam para colher, fazer o descascamento e o 

tingimento das sementes. Por último, distribuem a produção 

entre o grupo, usando as ‘’mucheias’’ (mão cheia). As 



44 
 

mucheias são medidas usadas pelos antigos para dividir os 

alimentos e que carregas para atualidade na distribuição das 

sementes entre os parentes. 

Dar (Compartilhar)  

 Dar é uma forma de compartilhar o que temos com quem 

não tem. Somos uma família em comunidade, por isso, é 

importante que nunca fechemos os olhos para o outro. 

Exercitamos nosso cuidado pelo costume de compartilhar com 

um parente ou com a família algo que ganhamos. Quando 

terminamos a colheita das sementes, separamos algumas para 

dar, mesmo que seja pouco, compartilhamos o que temos com 

o próximo. 

Emprestar  

 Emprestar é uma prática que nós fazemos nas 

atividades com a produção dos artesanatos. Por exemplo, 

quando precisamos de uma matéria-prima que não temos, 

recorremos a um parente que tem e pegamos emprestado. 

Quando menos esperar ele terá o retorno do que pegou 

emprestado, sempre dando uma quantidade maior, como uma 

forma de recompensa e gratidão.  

Trocar  

 Antigamente a troca era mais praticada pelo povo, mas 

ainda hoje persistem algumas atividades de troca na nossa 

aldeia. Na produção dos artesanatos fazemos trocas de 

sementes, madeira, linha, imbira e outros materiais, baseados 

em acordos com os parentes. Trocamos sementes por 

alimentos, trabalho de mão-de-obra por artesanato. Vemos 

que se alguém precisa de ajuda, podemos nos dispomos a 

ajudar: se um familiar está preparando uma gamela, posso me 

oferecer para buscar madeira para o preparo e fechar um 

acordo de que, quando o artesanato estiver pronto, posso 

ganhar minha parte no artefato. 

 Outra arte que tem influência nas nossas vidas é o arco. 

O arco é um trabalho que para ser feito tem que ter força, 

porque o bambu maduro é pesado então, geralmente, para 

evitar duas viagens, os homens vão juntos carregar todo o 

bambu que colheram. Quando fazemos os arcos para vender, 

garantimos uma boa curvatura através da braçada (esticar os 

dois braços), da passada (passo grande) e da palma da mão. 

Sempre preferimos usar os bambus maduros encontrados na 



45 
 

mata, porém, não é sem a permissão dos yamixoop (espíritos 

da natureza) que puxamos e tiramos o que precisamos. 

 Na sarabatana, antigamente usada como arma de caça 

e de proteção contra os inimigos, usamos bambus menos 

largos. A palma da mão e nosso olhar nos permite realizar 

comparações entre peças para fazer diferentes tamanhos de 

sarabatanas. Atualmente são as crianças que mais fazem uso 

deste objeto nas suas brincadeiras.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 



46 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
o

n
te

: A
c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



47 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
o

n
te

: A
c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



48 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 Quando decidi trazer como os artefatos agem na vida 

dos Pataxó e que conhecimentos são movimentados nesse 

processo, já tinha em mente pesquisar com a escola como 

nossa aliada. Usar a escola para transmitir os ensinamentos 

Pataxó sobre os artesanatos, para uma juventude que ficou 

mais distante deste conhecimento ancestral. Para mim, a 

escola pode cumprir o papel de resgatar os costumes do nosso 

povo, já que a cultura Pataxó permanece viva, mas por 

questões do modo de vida atual de algumas comunidades, 

cada vez mais os jovens estão se distanciando de algumas 

práticas, sendo elas reservadas apenas para o dia 19 de abril 

(Dia do Índio), por exemplo. 

 Então pensei que meu trabalho de conclusão deveria 

aproveitar a vida na escola para inspirar os mais novos a não 

deixar nossa cultura morrer, dando continuidade a uma arte 

que une o povo e não nos deixa esquecer quem somos e de 

onde viemos.  

 No início de 2022 me mudei para a aldeia Águas Belas 

(BA), da etnia Pataxó, com o objetivo de fazer minha pesquisa 

de campo para meu percurso, pois a região é cercada de 

pontos turísticos onde seria possível que as comunidades 

vendessem seus artesanatos. A aldeia Águas Belas é formada 

por cerca de cento e treze famílias e sua principal fonte de 

renda é a agricultura que cultiva a mandioca para fazer farinha, 

alimento principal dos povos da região. Chegando lá pude 

perceber que meus parentes utilizavam os artesanatos nos 

rituais, os tinham presentes na sua vida, mas muitos deles não 

conheciam como funciona o processo de produção, porque 

esta é uma prática que está adormecida pelos membros da 

comunidade. 

 Observando isso, tive a ideia de apresentar uma 

proposta de oficina no colégio da aldeia com o intuito de 

ensinar as práticas culturais de produção do artesanato. Com 

o apoio de um casal de amigos que conheci no curso FIEI 



49 
 

(professores na escola) e a aprovação da direção, participei de 

uma semana cultural com os alunos.  

 Para a Jornada Pedagógica do Colégio da Aldeia Águas 

Belas me reuni com os professores e decidimos reservar três 

dias para a oficina de confecção de artesanato. A oficina 

começou na terceira semana de Março, com início segunda-

feira (14) e término na quarta-feira (16). Pelas manhãs da 

segunda, eu, com o auxílio dos professores de cultura7, 

recebemos os alunos do Ensino Médio e Ensino Fundamental, 

pela tarde da terça-feira, somente o Ensino Fundamental e pela 

noite o Ensino Médio junto com o EJA.  

 Considerando importante semear uma memória que 

aprende com o artesanato Pataxó a exercitar os olhos para a 

matemática, elaborei uma oficina com algumas etapas: a 

exposição de alguns artesanatos (colares, gargantilhas, 

pulseiras, brincos, cintos, cocar, etc.); a apresentação das 

sementes que nós, da aldeia Muã Mimatxi, temos o hábito de 

usar na confecção (Juerana, tento, pariri, milagre, olho-de-boi, 

etc.); limpeza e tingimento das sementes que encontrarmos na 

região; e por fim, o preparo dos artesanatos feitos com as 

sementes de tento. 

 Junto dos professores, estabeleci quatro objetivos a 

serem explorados pela oficina: conhecer as práticas do 

artesanato Pataxó; realçar a importância do artesanato para a 

valorização da nossa cultura e identidade; trabalhar a 

coordenação motora, concentração, agilidade e a tarefa em 

conjunto; e estimular a criatividade e a imaginação.   

 Ao longo das atividades registrarei o meu dia-a-dia com 

os meus parentes na aldeia, tal como relatarei, em um diário 

de campo, toda minha experiência com os estudantes nos três 

dias de oficina. 

                                                                  

 

                                                             
7 Condutores da oficina: Estefani, licencianda em Matemática no 
FIEI/UFMG; Iraty, Professor de Cultura; Sadraque, Professor de Língua 
Patxohã e professores do Colégio Bom Jesus. 



50 
 

 

                                                                                                               

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

   



51 
 

 

 

 

 

 

 

 A Aldeia Águas Belas pertence ao distrito de Prado, na 

região de Corumbau (BA) e seu povoado foi formado logo após 

o “fogo de 51”, quando ocorreu um massacre na aldeia Barra 

Velha. Por muitos anos não houve uma educação escolar 

formalizada na aldeia, quer dizer, como não existia nenhum 

indígena com formação acadêmica na Aldeia Águas Belas, o 

único acesso à escola era para aqueles que tinham condições 

de chegar até as comunidades vizinhas, respeitando um 

acordo realizado com o prefeito daquela época. Fora isso, a 

partir do ano de 1997, as pessoas com dificuldade de 

transporte, tinham aulas na igrejinha da aldeia, com a ajuda de 

Edileuza, uma mulher que não era professora no papel, mas 

que sabia ler e escrever. 

 Inicialmente as aulas na aldeia funcionaram com um 

sistema multisseriado, e sustentada com muita luta do cacique 

João Braz para conseguir financiamento. Após o ano de 2004, 

a escola foi estadualizada e batizada de “Escola Estadual 

Indígena Bom Jesus”. No ano seguinte, a escola passou a 

trabalhar com salas seriadas de Ensino Fundamental I e II, 

recebendo o Ensino Médio somente em 2009, ainda sem 

autorização do estado, regularizado em 2010. 

 Agora, o colégio é mantido pelo Governo do Estado da 

Bahia, com dezoito professores indígenas, duas zeladoras, 

duas cozinheiras, um responsável pelo serviço geral e 

duzentos e sete alunos atendidos da pré-escola até o ensino 

médio e EJA.  

 

 

 

 

 

 Desde o planejamento das atividades encontrei alguns 

desafios. Como o povo da Aldeia Águas Belas não conhece e 

nem trabalha com sementes de artesanatos, então foi difícil 

encontrar matérias-primas para a confecção, comprometendo 

a variedade de sementes. Meu alívio foi perceber que, ao 



52 
 

menos, tinha um pé de tento no terreiro da escola, uma 

semente que nós da Aldeia Muã Mimatxi estamos 

acostumados a lidar. Os outros materiais importantes para a 

oficina (agulhas, linhas e tesouras), conseguimos visitando as 

lojas específicas na cidade. 

 Os primeiros artesanatos que aprendemos 

tradicionalmente são os colares e pulseiras para iniciantes, 

deixando para o futuro os artesanatos com mais largura, 

tamanhos e formatos. Por isso, escolhi fazer com os alunos 

assim como aprendi com minha cultura: começaremos pelo 

pequeno para depois se tornar grande, inovando e ao mesmo 

tempo sendo fiel aos artesanatos dos ancestrais. 

 

Tarde de segunda-feira, 07 de março de 2022 

  
 Fui ao colégio daqui da aldeia participar da reunião para 

organizar o cronograma das atividades culturais para o Dia do 

Índio e da semana da oficina na escola. Nessa semana já 

comecei a me preparar, comprei linhas, miçangas e agulhas 

para realizar o trabalho. Aproveitei que estava na escola e, com 

a ajuda dos homens, catei três sacos de sementes de tento no 

pé que faz sombra na frente da escola. Cheguei em casa e eu 

e meus amigos conseguimos descascar um saco de tento. 

Seguido disso, estendi as sementes na mesa para não criar 

morfo e deixei para guardar no próximo dia.   

 

Manhã de terça-feira, 08 de março de 2022  

 

 Continuei com o trabalho de descascar e com as 

sementes de vez da tarde de ontem, resolvi fazer um brinco. O 

brinco que eu fiz começou com cinco sementes de tento na 

primeira linha, na segunda linha usei quatro sementes, na 

terceira linha, três, na quarta, duas e na quinta e última linha, 

usei uma semente, formando assim um triângulo.  

 Se quiséssemos fazer um colar de tento com um formato 

de losango, é preciso usar a criatividade e praticar a forma de 

contagem, mas o processo seria parecido. Como já expliquei 

no caso do brinco, chegando na quinta carreira de semente já 

vamos ter o formato de triangulo, que é a metade de um 

losango, portanto é suficiente juntarmos mais um triângulo 

tecido de forma decrescente. Na sexta carreira de semente 

vamos furar quatro sementes, na sétima fileira, colocaremos 



53 
 

três sementes, na oitava, duas sementes e por fim, na nona 

fila, vamos usar somente uma semente. Deste jeito teremos um 

losango, que pode ser usado para compor tanto um brinco 

quanto um colar. 

  

Domingo, 13 de março de 2022 

 

 Na parte da manhã, matei duas galinhas para tirar suas 

penas e usar elas na produção de penachos de brincos na 

oficina de artesanato. Na tardezinha de domingo, aproveitei 

que eu e meus amigos estávamos reunidos para descascar as 

sementes restantes. Catamos três sacos, mas não rendeu 

tanto assim, consegui encher apenas dois litros de sementes. 

Nestes momentos meus amigos me ajudaram muito e foram 

aprendendo como é cada processo para produzir o artesanato. 

Fico muito contente em estar compartilhando esses 

conhecimentos. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
o

n
te

: A
c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



54 
 

Manhã de Segunda-feira, 14 de março de 2022  

 

 Hoje é um dia muito importante para mim, voltar para o 

ambiente escolar me faz ter muitas lembranças boas da 

infância e adolescência.  A escola indígena é um lugar onde a 

gente aprende e ensina, então, estar de volta e como uma das 

coordenadoras da oficina cultural é uma grande honra para 

mim.  

 Cheguei na escola cedo para organizar os slides da 

apresentação para os alunos e integrantes da oficina que teve 

início com um Awê (ritual tradicional Pataxó). Logo em seguida 

fiz a apresentação de algumas fotos dos artesanatos do nosso 

povo, e falei sobre a importância cultural que ele tem para o 

fortalecimento da nossa cultura e identidade do povo Pataxó. 

Trazer o artesanato para dentro da escola através de uma 

oficina nos possibilitou conversar sobre de onde vem as 

sementes (tento e de açaí) que utilizamos, quais são os valores 

que elas têm para nossas vidas, os manejos para confecção e 

a importância dessas aprendizagens para mantermos os 

conhecimentos ancestrais que nos despertam para viver uma 

vida sem adiantar o fim do mundo. 

 Com as fotos, expus as sementes, as penas e os 

bambus usados na Aldeia Muã Mimatxi. Também expliquei 

como é feito o processo da preparação dos artesanatos, que 

as sementes dão de ano em ano, que é preciso saber observar 

qual o bambu está bom para cortar e fazer o arco, além de ter 

olhos atentos à dosagem da anilina para tingir as penas e 

sementes. Todas essas atividades envolvem costumes, 

crenças, cultura e o conhecimento da nossa etnomatemática. 

Exige conhecer nossas formas de somar, dividir e multiplicar, 

de fazer geometria, de realizar um manejo diferente do não-

indígena, mas que se aplica muito bem nas nossas atividades, 

seja na produção do artesanato como também no nosso dia-a-

dia. 

 Expliquei que a maior parte das sementes que tínhamos 

para oficina era a semente de tento, porque ela é a original da 

região. Por sua parte, o professor Iraty também contribuiu com 

algumas sementes e penas para a gente trabalhar juntos. 

Então, dividimos os materiais para todos e em acompanhamos 

cada grupo para ensinar passo a passo de como são feitas as 

pulseiras. 

  



55 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

F
o

n
te

s
: A

c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



56 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
o

n
te

s
: A

c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



57 
 

 Para o grupinho de meninos, ensinei primeiro como 

fazer uma pulseira tirando a medida do punho através de uma 

linha. Depois, enfia a agulha bem no meio da primeira semente, 

e na segunda, enfia a agulha na lateral da semente. Para 

chegar ao resultado de uma pulseira de uma linha basta 

persistir neste processo de união entre meio-lateral-meio-

lateral. Para inserir uma segunda linha, os meninos deviam 

aproveitar o buraco da primeira semente da primeira linha, e ali 

juntar uma outra semente furada na lateral, por onde seria 

iniciada a segunda linha. Para ser criada uma terceira linha, ela 

precisa ser inserida do outro lado da primeira linha de 

sementes, de maneira que esta primeira linha seja identificada 

como a linha do meio. Se quisermos uma pulseira de uma só 

cor, é este o procedimento, mas se quisermos uma pulseira 

desenhada com a geometria Pataxó, devemos inserir nessas 

linhas diferentes cores de sementes para que no final a 

composição tenha uma forma. 

 No grupinho das meninas ensinei a pulseira de uma 

linha com uma florzinha de sementes. Iniciamos os 

procedimentos de uma pulseira com uma linha, e com oito 

sementes começamos a fazer a flor. Para ligar a linha na flor, 

a primeira semente deve esta na posição vertical, enquanto as 

outras sete sementes são furadas na lateral, ajeiradas em 

formato redondo e amarradas na posição horizontal. 

 As meninas aprenderam rápido a fazer a florzinha e 

quiseram fazer brincos e pulseiras com a mesma figura. Para 

que isso fosse possível, foi preciso primeiro aprender a fazer 

um penacho de pena. No penacho, juntei umas seis penas, e 

com um palitinho fui colocando as penas com cuidado, em 

harmonia, finalizando com uma que atravessa e amarra as 

penas. Agora, é só montar os pendões com as sementes. 

Ensinar a arte do artesanato para as crianças e jovens foi uma 

manhã muito produtiva, um momento em que aprendizagem e 

diversão não estiveram separadas, resultando em seus 

próprios artesanatos que poderão ser usados nos seus rituais.  

 

Tarde de terça-feira, 15 de março de 2022 

 

A oficina desta tarde aconteceu com as crianças do 

Ensino Fundamental I e Fundamental II. Trabalhar oficina com 

as crianças está sendo uma atividade muito produtiva e 

diferente, percebo que oficinas são uma estratégia muito boa 



58 
 

para elas interagirem, pois aprendem a trabalhar em união, a 

compartilhar, a trocar ensinamentos, a ajudar a tirar dúvidas...  

Houve um momento em que observei e uma aluna estava 

ajudando a sua colega com dificuldades a fazer uma florzinha 

de sementes para construir o seu trabalho. Produzir artesanato 

é sobre trabalhar em união.  

A criança Pataxó aprende brincando, acompanhando 

seu pai em uma caçada, ajudando a mãe a descascar uma 

mandioca para fazer farinha, indo na mata com os adultos 

pegar lenha. Assim, é fundamental que a escola participe de 

tudo isso estimulando as crianças aprender olhando e 

escutando os ensinamentos dos mais velhos. Os pequenos 

são como sementes das árvores que semeamos na terra, se 

hoje passamos conhecimentos para elas, amanhã serão elas 

quem estarão ensinando, dando continuidade aos saberes do 

nosso povo.                                                                                        

 Os menores até sabiam o que era a semente de tento, 

mas não tinham o olhar para utilizá-las no artesanato, logo, 

acredito que para ensinar as crianças a produzir a arte Pataxó, 

primeiro é preciso deixar elas conhecer as sementes, brincar 

com as sementes, explorar as diferenças entre elas, as cores, 

e como essas características podem ser usadas com 

imaginação para construir um colar, um brinco ou uma pulseira. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F
o

n
te

: A
c
e
rv

o
 d

a
 a

u
to

ra
  



59 
 

 Para esta fase da escola ainda não podemos utilizar 

agulhas, então ensinei a elas passos de como fazer colares, 

colocando na linha a sementinha de açaí com cuidado. Neste 

momento, sem que percebessem, estavam exercitando a 

concentração, sua imaginação e a contagem, pensando em 

quantas sementes utilizaram e quantas sementes estavam por 

ser usadas para terminar a sua obra. Praticar a imaginação, 

mais que uma questão de beleza significa também incentivar 

os mais novos a se tornarem um jovem e um adulto 

participativo nas práticas culturais da comunidade, valorizando 

assim, nossas tradições.  

 

Noite de terça-feira, 15 de março de 2022 

 

 Pela noite fui dar início à oficina com os alunos do 

Ensino Médio e EJA. Aqui, muitos dos alunos conheciam o 

artesanato, utilizavam no seu dia a dia, compram na mão dos 

parentes da região, mas não tem o saber de como é que se faz 

o artesanato. Muitos jovens pensam que artesanato é apenas 

um artefato, mas o artesanato é mais que isso, o artesanato 

carrega uma história, um sentimento, saberes e para praticar 

essa arte é preciso respeito pela natureza e pela cultura 

Pataxó.  

 A oficina com os jovens foi muito produtiva. Apesar da 

falta de materiais (variedades de sementes) conseguimos 

produzir colares, brincos e pulseiras. É muito gratificante ver os 

jovens se envolverem com os nossos costumes, fazendo seus 

artesanatos com planos de usar em um ritual, de presentear 

para uma pessoa querida ou de planejar usá-los para renda 

própria. É isso que o artesanato trás para a vida daqueles que 

o praticam: conhecimento, disciplina e sabedoria.  

 
Tarde de Quarta-feira, 16 de março de 2022 

 
 Hoje de manhã caiu um temporal e a oficina na parte da 

manhã foi cancelada, a escola não vai funcionar devido a 

tempestade. Na parte da tarde estiou, e fui para o colégio em 

mais um dia de oficina com as crianças para, dessa vez, 

estudar a geometria com as sementes.   

 A ideia dessa atividade surgiu de uma lembrança na 

infância, quando participei de uma aula intercultural na Aldeia 

Muã Mimatxi, em que os professores nos pediram para 



60 
 

criarmos pinturas inspirados no que vemos, convivemos e 

sentimos dos movimentos da natureza. Naquele dia eu criei a 

pintura de uma casca de angico, árvore que ensinou a ter 

habilidade no grafismo Pataxó e me incentivou nas pinturas 

corporais e de artefatos. Pintar se tornou uma terapia para 

mim. Quando eu crio pinturas, eu sinto uma paz instaurada 

pela conexão com meu povo. Então, trazer a arte de fazer 

pintura para as crianças, tem isso como objetivo, ensinar a 

enxergar cada detalhe da natureza, mexendo com a sua 

imaginação e sua maneira de entender a realidade. 

 Para fazer o desenho de uma pintura Pataxó, eu usei a 

cola com as sementes de tento, e pedi para as crianças 

pintarem a geometria que criei do jeito que elas quisessem, 

pois, penso que são elas as protagonistas dessa oficina. Os 

mais novos são a minha inspiração, já que compartilhar a 

memória dos nossos ancestrais com eles foi um momento de 

troca de saberes, porque eu não só ensinei, mas aprendi muito 

com elas, aprendi a compartilhar, a observar e errar para 

acertar. Espero que nosso encontro tenha feito diferença na 

vida dessas crianças e que, a partir de hoje, elas tenham noção 

do quão valioso é o artesanato para a nossa identidade, para 

o sustento das famílias Pataxó e para o fortalecimento cultural 

do nosso povo. 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

Fontes: Acervo da autora  



61 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Primeiramente, quero expressar minha gratidão à toda 

equipe escolar, a direção, aos motoristas, as zeladoras, pela 

recepção, dedicação e esforço nos trabalhos realizados no 

Colégio Indígena Bom Jesus, na aldeia Águas Belas. Minha 

gratidão, especialmente, aos meus amigos, Uilian e Franciane, 

que me ajudaram na organização das atividades. 

 Produzir a oficina cultural de artesanatos no colégio foi 

gratificante para mim. Eu já fui uma aluna de escola indígena 

e, se hoje pude estar realizando um trabalho deste tipo, foi 

porque na juventude tive uma escola que me ensinou a 

carregar uma história que não é minha, mas é nossa, do 

coletivo Pataxó. A escola é lugar poderoso para a busca do 

conhecimento, seja ele de dentro ou de fora da comunidade, 

contudo, eu sempre vou reforçar a importância da recuperar os 

saberes ancestrais, porque conhecer o artesanato Pataxó 

também é educação, é conhecimento tradicional do povo, que 

merece seu valor.  

 Realizar este trabalho de percurso não beneficia 

somente a minha pesquisa, mas faz prosperar a escola 

indígena com valores interculturais. Ouvi muito sobra a Aldeia 

Mãe Barra Velha, estive por muito lugares, como as aldeias 

Retirinho, Krenak, Águas Belas e Muã Mimatxi, e aprendi sobre 

uma luta comum, mesmo com as diferenças de cada uma 

delas.  

 A educação me permitiu mudar como pessoa e, ao 

mesmo tempo, não soltar as mãos dos meus familiares. 

Experimentei outros cantos, outras frutas, outros estilos de vida 

e hoje retorno para meu povo cheia de coisas novas para 

contar. Certa de que, deixei sementes pelos caminhos que 

trilhei, assim como levo para casa outras espécies de brotos. 

 Na pesquisa de campo, espero ter contribuído com meu 

respeito aos mais velhos, compartilhando a arte, a cultura e as 

tradições do meu povo para a juventude, dando continuidade 



62 
 

aos nossos conhecimentos tradicionais. Da mesma maneira, 

quero que os alunos possam ter tido acesso a uma outra 

matemática, diferente da matemática tradicional, que nos ajuda 

a trazer modos de usar a mão cheia, juntar, agrupar e distribuir, 

sem que isso esteja desassociado das nossas vidas e da 

natureza. 

 Fico feliz em ter visto os alunos trabalhando em conjunto 

com seus coleguinhas, aprendendo a dividir suas sementes 

com o próximo, a classificar de acordo com as cores e 

tamanhos, e a desenvolver sua arte de criação. 

 Concluo que falar sobre as práticas matemáticas do 

povo Pataxó com a produção dos artesanatos foi e é de suma 

importância para o fortalecimento cultural do povo Pataxó. Este 

trabalho teve como objetivo, desde o início, em samear 

sementes do conhecimento tradicional ancestral, repassando 

conhecimento para as futuras gerações. Pra falar sobre as 

práticas de produção dos artesanatos e os conhecimentos que 

carrega, é preciso primeiro falar sobre mim, minha jornada na 

vida, minha família  e meu povo Pataxó, porque o artesanato 

está ligado a tudo. As práticas de produção dos artesanatos 

envolve modo de vida do povo, seja em família, na 

comunidade, trabalhando na terra e na natureza. 

 Os saberes que adquirimos são passados pelos nossos 

anciões, que hoje se encantaram, a maioria. Esses saberes 

envolve formas de matemáticas tradicionais, que são muitos 

utilizadas na produção dos artefatos Pataxó, essas "práticas 

matemáticas" utilizamos até em nos dias de hoje, na confecção 

dos artesanatos, usamos formas de medidas tradicionais, 

formas de contagens e divisões.  

 Um dos objetivos que alcancei com êxito, foi levar o 

conhecimento de produção dos artesanatos de sementes 

Pataxó para dentro do ambiente escolar indígena, onde as 

crianças e jovens não tinham contato desses saberes 

tradicionais do seu povo. Produzir a Oficina no Colégio Bom 

Jesus, com os alunos gerou muito conhecimento 

compartilhado, transmitir o conhecimento sobre os artesanatos 

Pataxó para a juventude indígena do Colégio me trouxe 

esperança, esperança de que nossas futuras gerações vão 

aprender a falar sobre o artesanato Pataxó e sua importância 

para identidade e cultura do povo Pataxó. 



63 
 

 Para construir está pesquisa, foi necessário partir para 

o local de origem do povo Pataxó, a Aldeia Mãe Barra Velha, 

onde surgiu os primeiros artesanatos, feito com sementes 

tradicionais dos nossos artefatos sagrados. Essa viagem me 

propôs pesquisar, conhecer, observar e ouvir, ouvir histórias 

vividas  pelos parentes  que vivem da comercialização dos 

artesanatos e tem paixão pela tradição de produzir o 

artesanato Pataxó.  

Muito não se pode aprofundar nos conhecimentos sagrados 

que o artesanato carrega. Há muito conhecimento que carrega 

os Yamixoop ( espíritos da natureza), que devemos 

resguardar. Para finalizar, o artesanato está fortemente 

presente na vida do povo Pataxó, seja por aqueles que 

produzem, que utilizam e admiram. Através  deste trabalho, 

registro a memória da história do artesanato  na minha  vida e 

na do povo Pataxó. Eu tenho muito orgulho de ser artesã  e por 

onde eu for vou ressaltar e valorizar essa arte tão abundante 

em conhecimento e história. Histórias que vão ser contadas 

pelas gerações futuras,  dando continuidade a memória do 

Artesanato Pataxó. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



64 
 

 

 

 

 

BRAZ, Txahá Alves. O saber matemático nas vivências cotidianas da aldeia Muã Mimatxi. 2018. 136 f. Trabalho de Conclusão 

de Curso (Licenciatura)–Faculdade de Educação, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2018. Habilitação em 

Matemática. 

BRAZ, Siwê Alvez. As matrizes formadoras do currículo da Escola Estadual Indígena 
Pataxó Muã Mimatxi. 2021. 87f. Dissertação (Mestrado em Educação). Universidade Federal de Minas Gerais. Belo Horizonte, 

Brasil, 2021.  

D’MABROSIO, Ubiratan. Programa Etnomatemática: uma síntese. Acta Scientiae, v.10, n.1, p. 7-16, 2008. 

FIGUEIREDO, Paulo Maia; BRAZ, Siwê Alvez; ROMERO, Roberto. "Ciência da Terra": aprendendo com os tehey em Muã Mimãtxi. 

Revista Educação Online, n. 38, p. 67-88, 2021. 

POVO DA ALDEIA MUÃ MIMATXI. A Pedagogia da Lente do Nosso Olhar e da Mão da Natureza [coordenção Lúcia Helena 

Alvarez Leite]. 2013. 56 f. Belo Horizonte: FALE/UFMG: Núcleo Transdisciplinar de Pesqusas Literárias, 2013. 

SANTOS, Edleuza Alves dos. Produção de artesanato feito do pati na aldeia indígena Pataxó Coroa Vermelha. 2017. 46 f. 

Trabalho de Conclusão de Curso (Licenciatura) – Faculdade de Educação, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 

2017. Habilitação em Ciências Sociais e Humanidades. 

SANTOS, Erilsa Braz dos. A história da demarcação da terra indígena Barra Velha. 2018. 48 f. Trabalho de Conclusão de 

Curso (Licenciatura) – Faculdade de Educação, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2018. Habilitação em 

Matemática. 

WALSH, Catherine. Interculturalidad y (de) colonialidad: Perspectivas críticas y políticas. Visão Global, v. 15, n. 1-2, p. 61-74, 

2012. 


