
   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



  

 

 

 

 

Trabalho de finalização do Curso de Formação Intercultural para Professores Indígenas 

Habilitação em Matemática 

 

Luana Leite Pinheiro Bizerra  

 

 

ETNIA 

Xakriabá 

 

ORIENTADORA 

Profa.Dra. Carolina Tamayo Osorio 

 

 

 

Curso de Formação Intercultural para Professores Indígenas 

Faculdade de Educação 

Universidade Federal de Minas Gerais 

Belo Horizonte 

2022 

 



  

 

 

 

“ofereça a Deus em sacrifício a sua gratidão, 

cumpra os seus votos para com o altíssimo” 

Salmos 50:14 

 

Quero dedicar a minha gratidão a Deus, pois sem ele aqui 

eu não teria chegado, mesmo com todos os desafios e as 

dificuldades eu decidi descansar no Senhor, entregar tudo nas 

mãos dele, pois foi com a permissão dele que eu vim parar aqui, 

e ele não me desamparou nem por um minuto, mesmo diante de 

tantos desafios, de risos e lágrimas ele sempre esteve ali nos 

fortalecendo, enxugando nossas lágrimas. Eu aprendi uma coisa, 

seja lá o que for que você estiver fazendo ou passando, acredite, 

se Deus permitiu esse obstáculo na nossa vida, é porque ele 

acredita na nossa capacidade de passar por cada um, antes mesmo 

de chegar naquele lugar, ele já tinha tudo preparado, então 

somente viva, e agradeça a Deus por cada minuto de vida. Amém!  

Dedico esta pesquisa também a minha querida Bisavó 

Maria (em memória), que na verdade é a minha mãe, ela me criou, 

educou e me amou. Vozinha, se a senhora estivesse aqui, para ver 

a minha alegria, mas sei que lá onde a senhora está, me vê, e sei 

que vibra a mesma alegria que eu, pois é por sua causa que 

consegui chegar até aqui, que desde pequena confiava no meu 

potencial, e não me deixou quando eu mais precisava. Te Amarei 

eternamente.  

Quero aqui também agradecer a minha família, por ter 

segurado em minhas mãos, e entrar nessa aventura comigo, ao 

meu marido Adilson, que sentia as mesmas alegrias e tristeza 

comigo, um grande companheiro, que sempre me apoiou e 

confiou em mim, o meu muito obrigada. A meu querido filho 

Moisés que desde na barriga da mamãe viveu essa aventura 

comigo do FIEI, que foi minha grande inspiração, meu pequeno 

Moisés, que com lágrimas tive de deixar tão pequeno, para buscar 

um futuro melhor para ele, por mais que foi doído deixá-lo, eu 



  

 

tinha que ir, foram noites mal dormidas, choros, mais Deus esteve 

ali me fortalecendo.  

Agradecer a minha querida sogra, Dona Ana, não tenho 

nem como agradecer, pois é como uma mãe para mim e ao meu 

filho, e nesse percurso da minha vida, sempre esteve ali me 

apoiando no que eu mais precisava, que era nos cuidados com o 

meu filho, todas as vezes que precisei deixá-lo ela cuidou dele, 

cuidou como uma mãe, a senhora, a minha eterna gratidão, 

agradeço a Deus pela sua vida, sempre pedindo que cuide da 

senhora, com muita saúde, meu muito obrigado. 

Enfim agradeço a toda minha família, meus pais, meus 

irmãos, a minha tia Luciana, se não fosse por ela, pelos exemplos, 

e ensinamentos, também não estaria aqui hoje, pois depois da 

minha bisavó, cuidou de mim, como se fosse   a minha mãe 

também, pois uma grande mulher de sabedoria, minha primeira 

inspiração para fazer essa faculdade, que sempre me mostrou 

como é importante fazer sempre as coisas certas, a senhora e toda 

a sua família, a minha eterna gratidão. 

As minhas irmãs que Deus me deu, nessa caminhada, Ana 

Claudia, Rosemery, Solange e Silene, minhas amigas/irmãs, o 

que seria de mim ali naquele lugar sem vocês, eu agradeço a cada 

uma de vocês pelo companheirismo, pelos momentos de alegria, 

pois todas foram um ombro amigo, uma por todas e todas por 

uma, que vou levá-las para a vida toda, amo vocês. Agradeço a 

todos meus colegas de turma, e a todos estudantes do FIEI, pois 

ali formamos uma família, que cada um de vocês alcance o que 

almejam.  

Chegou à parte dos meus queridos professores e bolsistas, 

que desde o início me ajudaram, sempre que precisei, quero 

agradecer pela paciência, amizade, por todo carinho, dizer que 

agradeço a Deus pela vida de cada um dos meus professores, que 

muitas vezes colocando seus problemas no bolso, ia nos ajudar a 

resolver os nossos, grande exemplo de profissionalismo, aprendi 

muito com vocês, a minha eterna gratidão. E no meio do curso 

conheci virtualmente a minha orientadora, Carolina Tamayo 

Osorio, no início fiquei com medo, duas pessoas totalmente 

diferente, mais pensa em uma pessoa de bom coração, disposta 

sempre a me ajudar, que me alegrava sempre, me motivando a 

não desistir, sempre com um sorriso no rosto, obrigado professora 

Carol, grandes aprendizagens tive com a senhora, a minha eterna 

gratidão. 



  

 

Esses 4 anos passaram voando, queria passar mais tempo 

com vocês, meus livros vivos. Agradeço a todos meus 

professores desde as minhas primeiras séries, aqueles que me 

ensinaram pegar no lápis, e até aqueles que me ensinaram que 

conhecimento não se encontra somente nos livros, mais também 

na roda de conversa com os mais velhos, obrigada.  

Quero agradecer também pela oportunidade aos cacique e 

lideranças, nossos guerreiros, grande admiração tenho por cada 

um, pois lutam incansavelmente por nossos direitos, agradecer a 

nossa jovem liderança Célia Xakriabá que foi também uma 

grande inspiração, e centro da minha pesquisa, aprendi muito 

com Célia, pois é uma grande mulher de grande sabedoria, e 

convido a todos para verem as lives dela, pois é conhecimento 

que não acaba mais, é um livro aberto, cheio de sentimento, 

conhecimento, grande exemplo para todos, o meu muito obrigado 

por ter me dado essa oportunidade de conhecer a sua história e 

saber mais do meu povo.  

Quero agradecer de forma muito especial a Eric Machado 

Paulucci estudante da linha de Educação Matemática do 

doutorado Programa de Pós-Graduação em Educação: 

Conhecimento e Inclusão Social, da Faculdade de Educação da 

UFMG (PPGE/FaE/UFMG) pela sua ajuda e empenho na edição 

da versão final deste documento. 

Por fim eu quero agradecer, a dona Ana, que também é 

uma grande mulher de sabedoria, mulher trabalhadeira, que 

mesmo com a idade que tem, não deixou esse costume acabar, 

pois leva o trabalho como um momento de diversão, faz parte do 

seu dia a dia. Quero agradecer pelos momentos de repasses de 

sabedoria, levarei a sua história sempre comigo, como um grande 

exemplo de vida, o meu muito obrigado! 

 

  



6 

 

  

 

 

 

 

 

O Presente trabalho tem como foco uma pesquisa, que permite analisar a valorização o papel da mulher Xakriabá no meio da vida que 

acontece na pandemia, vozes que desde sempre tem participado das lutas de nosso povo. Partimos do entendimento de que a participação 

social, cultural e política das mulheres de povos originários envolve diferentes e criativas narrativas determinantes na luta pelo território 

e na conservação da cosmogonia Xakriabá.  Ao desvelar o protagonismo de indígenas ativistas na elaboração de narrativas nos espaços 

da web e nos territórios de nosso povo procurasse entendê-las como vozes ativas e produtoras de luta e resistência. As mulheres Xakriabá 

como parte do movimento indígena, que há centenas de anos luta pela preservação da natureza e pela demarcação de terras, ecoam nesta 

pesquisa valorizando suas reivindicações nas mídias sociais e no território.  

 

                         - Chave: Valorização; Cultura Xakriabá; Mulher Indígena. 

   

 

 



7 

 

  

 

 

 

Tecendo a Pesquisa……………………………………………..……..08 

Revivendo mina história……………………………………...……….19 

Uma mulher Xakriabá envolvida na pesquisa……………….………..34 

Diálogos com Célia Xakriabá: as lutas na tela com  

um pé na aldeia…………………………………………………..……38 

Existia uma escola na vida, e uma vida na escola…………….……….38 

Momento de terra aula………………………………………………...40 

Quem tem territorio tem lugar para onde voltar………………………43 

Morreu também o princípio da humanidade…………………………..46 

“Sociedade Brasileira, o mundo vocês vão deixar a boiada  

passar por cima de nós?”………………………………………………47 

“[…] nós só estamos aquí hoje porque vieram muitos de nós”……….50 

Demarcação territorial e a Sobrevivência da Mãe Terra.......................51 



8 

 

  

 

 

 

 

Luta das mulheres indígenas para além da fronteira..............................................53 

 “A escola tá em todos os lugares pois elas são 

e estão dentro das próprias pessoas”......................................................................56 

“Não existe educação, não existe escola, sem o direito territorial”.......................58 

VOZES DO CHÃO DA TERRA...........................................................................61 

4.1. Conversa com a anciã dona Ana.....................................................................61  

4.2. Aprendendo com Luciana Alexandre Leite da Cruz.......................................64  

4.3. Uma conversa com Célia Xakriabá no chão da aldeia....................................66  

Aprendizagens de uma pesquisa com um pé 

Na aldeia e um pé na universidade.........................................................................85 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS...................................................................87 

 

 

Fonte: https://www.instagram.com/p/ChmZ7yAOFM7/ 



8 

 

 

Tecendo a Pesquisa 

 
“O que é ser mulher indígena hoje? 

Célia Xakriabá: É nascer fazendo resistência. Nascer 

entendendo que a nossa mãe, a nossa avó, a terra, está 

sendo ameaçada. Que o nosso útero está sendo 

contaminado. Ser mulher indígena é, sobretudo, nascer 

nessa resistência de luta sem ter tempo nem medo. Diante 

de um genocídio de mais de cinco séculos, que nunca 

termina, ser mulher indígena e estar na luta não é 

exatamente uma escolha pelo ativismo, mas é um ato de 

resistência. Quando temos que escolher entre ter medo e 

continuar lutando pela vida, a luta pela vida é o que move 

essa resistência de ser mulher indígena”1. 

 

Início está escrita com a pergunta “o que é ser mulher 

indígena hoje?” e retomo a fala de Célia Xakriabá como motor 

que me impulsiona a pensar sobre os modos de insurgência das 

mulheres Xakriabá no médio a vida que acontece na pandemia 

provocada pelo vírus Covid-19. Assim, nesta pesquisa eu 

pretendo mostrar como as mulheres indígenas, com essa 

 
1 Fala de entrevista a Célia Xakriabá por Martina Medina disponível em: https://yam.com.vc/sabedoria/791662/celia-xakriaba-curando-a-terra-curamos-a-nos-

mesmos  

pandemia, se reinventaram para resistir e lutar pela vida em 

nossos territórios, pois como diz Célia Xakriabá: “luta pela vida 

é o que move essa resistência de ser mulher indígena”. Eu 

entendo, que nesse processo de reinvenção, no meio a uma 

emergência sanitária mundial, as mulheres Xakriabá criaram 

mecanismos para resistir “Entre as telas e a terra”, para 

https://yam.com.vc/sabedoria/791662/celia-xakriaba-curando-a-terra-curamos-a-nos-mesmos
https://yam.com.vc/sabedoria/791662/celia-xakriaba-curando-a-terra-curamos-a-nos-mesmos


9 

 

  

 

denunciar crimes ambientais, preservar e divulgar sua cultura, 

defender seus direitos, mostrar suas condições de vida, assim 

como, às dos seus territórios. Lutas, projetos e denúncias diárias 

que têm sido colocadas na cena nacional assim como 

internacional.  

Os recursos de divulgação digital como YouTube se 

tornaram ferramentas de luta em tempo de isolamento social para 

os povos indígenas, se tornaram uma ferramenta fundamental na 

participação das mulheres indígenas nos processos de 

reivindicação e luta do nosso povo Xakriabá. Estes recursos 

virtuais passaram a ser usados com maior intensidade pelo nosso 

povo para vencer a barreira da falta de espaço nas mídias 

tradicionais durante a pandemia. Assim a internet acabou se 

tornando uma ferramenta de comunicação fundamental para a 

transmissão de conhecimentos, lutas e reivindicações 

absolutamente pertinentes no contexto atual Xakriabá e 

brasileiro. Vale a pena notar que, as redes sociais como Instagram 

 
2 Vale a pena notar que outras mulheres indígenas do território brasileiro tem 

usado as redes sociais e mídias digitais para difundir lutas e resistências de 

seus povos e do movimento indígena algumas delas são: Sonia Guajajara, 

Flávia Xakriabá, Nety xakriaba, Juliana Jenipapo Kanindé, Elisa Pankararu, 

Célia Tupinambá, Samela Sateré Mawé, Txai Suruí, Bia Pankararu, Rosália 

e Facebook também têm desempenhado um papel importante, 

pois nelas muitas mulheres indígenas, não só mulheres Xakriabá2, 

se fazem presentes e conseguem estender debates e 

reivindicações nascidas nas aldeias indígenas a outros lugares do 

mundo. 

A participação e reinvenção das mulheres Xakriabá na 

pandemia, não só se deu na tela -no contexto digital-, senão 

também, nas ações desenvolvidas no nosso território, isto é, no 

interior da nossa aldeia todas desempenhamos papéis importantes 

para a manutenção da vida. As mulheres Xakriabá participaram 

de forma ativa e determinante na construção e monitoramento das 

barreiras sanitárias do território (Ver fotografias 1, 2), na 

elaboração de máscaras (Ver fotografias 3), na plantação de horta 

(Ver fotografia 4); manutenção das atividades escolares ativas 

(Ver fotografias 5), as atividades de cuidado às crianças e idosos; 

Itapewa , Janaína Jenipapo Kanind, Antônia Kanindé, Telma Taurepang, Jozi 

Kaingang, Kerexu, Sabrina Huni Kuin, Thaís Anacé, Thyara Pataxó, Puyr 

Tembé, O-é Kayap,o Alawero, Cisa Pitaguary, Yekan potiguara, Anna Paté, 

Cacique Pequena, Amanda Krenak.   



10 

 

  

 

além da participação na segunda marcha das mulheres indígenas 

=oposição ao “marco temporal3”. 

 

 

 

 

 

 

  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
3 O Marco temporal é uma tese que procura alterar a política de demarcação 

de terras indígenas no Brasil, segundo essa tese, só poderia reivindicar direito 

sobre uma terra o povo indígena que já estivesse ocupando-a no momento da 

promulgação da Constituição Federal em 05 de outubro de 1988.      

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                     

Figura 1. 

Organização para 

barreiras sanitárias 

do território 

 



11 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figuras 2. 

Organização para 

barreiras sanitárias 

do território 

Figuras 3. 

Elaboração de 

máscaras 



12 

 

  

 

 

 

 
 

 

  

 

 

 

                                                        

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Além das mulheres Xakriabá ocuparem e lutarem pela terra 

e a vida no interior da nossa aldeia, também ocuparam a tela 

digital de um jeito diferente, como uma ferramenta de luta. Estes 

fatos me motivaram para registrar e analisar o papel da mulher 

Xakriabá na sobrevivência do nosso povo. 

Deste modo, eu entendo que esta pesquisa, nasce para 

reconhecer a importância de mulher Xakriabá no meio da vida 

que acontece na pandemia, vozes que desde sempre tem 

participado das lutas de nosso povo. Esta pesquisa é importante 

para nós mulheres porque dá visibilidade ao trabalho que as 

mulheres Xakriabá fazem e as incentiva como ato de 

reconhecimento pelo seu papel social, cultural e político, como 

vozes ativas e produtoras de luta e resistência. As mulheres 

Xakriabá como parte do movimento indígena, que há centenas de 

anos luta pela preservação da natureza e pela demarcação de 

terras, ecoam nesta pesquisa valorizando suas reivindicações nas 

mídias sociais e no território.  

Na perspectiva da cosmogonia Xakriabá as mulheres 

aprendem a respirar, ter calma em meio às tempestades que 

acontecem na aldeia, as mulheres estão conectadas com a 

Figuras 4. 

plantação de horta 

 
 



13 

 

  

 

natureza, aprendem a dominar os problemas com os 

ensinamentos dos pajés, fazendo aquele revestimento de trabalho 

-cuidados espirituais e físicos através do uso das plantas-. O Pajé 

Vicente, que é uma das grandes referências do nosso povo, nos 

ensinou que em meio aos acontecimentos a gente aprende a se 

proteger nas matas4, entre animais e com mulheres guerreiras. 

Aprendemos com ele sobre a sabedoria dos seres naturais e como 

eles estão conectados com o feminino e a luta, isto é, as mulheres 

Xakriabá e a natureza estão conectadas, ser mulher é ser natureza.  

Outras experiências têm sido construídas em outros povos 

durante a pandemia que mostram modos de apropriação das redes 

sociais e outros meios de divulgação digitais pelos povos 

indígenas, um exemplo disto é apresentado por Naine Terena de 

Jesus e Téo de Miranda (2020) no seu artigo “Educação escolar 

indígena em rota de convergência: lives, processos e futuro”. Os 

pesquisadores nos mostram o funcionamento da educação escolar 

indígena durante o início da pandemia apresentando várias 

 
4 Este ensinamento vem de diversas ações desenvolvidas coletivamente na 

aldeia Caatinguinha em que o pajé Vicente Xakriabá “[...] encarou sua missão 

em uma época de muitas ameaças, de parentes que iam às cidades vizinhas e 

não voltavam. Mas aprendeu a se proteger nas matas, entre animais e mulheres 

guerreiras” (Fonte: https://projetocolabora.com.br/ods1/xakriaba-sem-rio-e-

realidades, muitas não conhecidas, e verificando como está sendo 

usada as tecnologias nas aldeias, e como as mulheres como as 

professoras se reinventaram, e se mantiveram presentes nesse 

novo ensino remoto.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

sem-chuva/?fbclid=IwAR1qf3iZyRPDkvJp8j_1elUNEvreNmAqU-

H5KiHXpFYpOiDD64r-qdyfbVI ) O pajé Vicente junto com sua família 

ficaram na aldeia Caatiguinha em que os costumes Xakriabá são muito fortes 

e fica no meio da mata. Eles conservaram seus costumes e crenças. 

Figuras 5. 

Atividades 

escolares ativas. 
 

https://projetocolabora.com.br/ods1/xakriaba-sem-rio-e-sem-chuva/?fbclid=IwAR1qf3iZyRPDkvJp8j_1elUNEvreNmAqU-H5KiHXpFYpOiDD64r-qdyfbVI
https://projetocolabora.com.br/ods1/xakriaba-sem-rio-e-sem-chuva/?fbclid=IwAR1qf3iZyRPDkvJp8j_1elUNEvreNmAqU-H5KiHXpFYpOiDD64r-qdyfbVI
https://projetocolabora.com.br/ods1/xakriaba-sem-rio-e-sem-chuva/?fbclid=IwAR1qf3iZyRPDkvJp8j_1elUNEvreNmAqU-H5KiHXpFYpOiDD64r-qdyfbVI


14 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“ 



15 

 

  

 

Falando em tecnologia me chamou a atenção este texto, 

porque foi através de uma análise de lives produzidas por 

professores indígenas que foi realizado esse artigo. Então foi 

importante para mim e para minha pesquisa, porque eu pretendia 

pesquisar sobre o papel das mulheres indígena e percebe que era 

importante falar sobre esse lugar digital ocupado pelo por 

mulheres indígenas, entende que as lives serviram como 

instrumentos de resistência. Foi com este artigo que consegue 

concretizar meu tema em algo mais pontual e que percebe da 

importância que tinha de falar sobre isto, considerando as 

condições políticas de nosso país.  De início percebe que não 

daria conta de revisar e analisar todas as lives em que teve 

participação de mulheres indígenas, então fiz mais um recorte 

junto com a minha orientadora e nos concentraríamos em 

mulheres Xakriabá, em especial nas falas de Célia Xakriabá, que 

durante a pandemia se tornou uma voz ativa em lives na luta pela 

sobrevivência do nosso povo. E, então com algumas das lives em 

que participa Célia Xakriabá é que estou realizando esta pesquisa. 

Se observarmos, a presença feminina indígena no contexto 

digital, de um certo tempo para aqui, vem aumentando, ainda que 

as mulheres indígenas sempre tiveram papéis fundamentais e 

participação ativa nas atividades das aldeias como falam Teixeira 

e Gomes (2019). As mulheres representam muito mais que um 

gênero feminino, representam comunidade, um tronco familiar, 

organizadoras das comunidades, com as posições femininas hoje 

vemos que está muito mais avançada, e que é mais comum ver 

mulheres indígenas nas organizações comunitárias do que a 

presença masculina. Certo que não devemos impor limites, nem 

para o gênero feminino e nem masculino, devemos igualar os 

papéis, pois viemos de uma geração que mulheres tinha o seu 

lugar, e que a partir dos anos, cada vez mulheres vem 

conquistando seu espaço, e mostrando que lugar de mulher é onde 

ela quiser. Assim como na minha pesquisa, é de se observar que 

a mistura de gênero feminino e masculino tem muito avançado, 

assim como nesses movimentos indígenas, aonde a presença 

feminina tem se destacado, lutando em prol da sua comunidade, 

lutando para assegurar seus direitos.  

Por outro lado, nessa pesquisa feita pelo livro de matrícula 

das escolas Xakriabá por Teixera e Gomes (2019) observamos 

que nos anos iniciais o número matrícula de alunos era mais de 

meninos, e já nos anos finais, o número de matrícula de meninas 



16 

 

  

 

praticamente dobraram, apontam a predominância feminina na 

Educação Infantil e masculina no Ensino Médio. 

Outra leitura interessante que fiz, foi sobre feminismo 

indígena em outros povos para perceber como estavam sendo 

enunciadas as ações das mulheres de outros povos. Um dos textos 

que li foi um dossiê de Julieta Paredes Carvajal sobre 

comunidades de mulheres criando comunidades. A autora fala 

sobre a necessidade de continuar lutando, pois ainda as mulheres 

continuam sendo maltratadas 

Como Feministas Comunitárias, seguimos 

com o punho esquerdo levantado porque o 

sistema não foi derrotado, porque este 

sistema continua maltratando nossos corpos 

e os corpos de nossos irmãos e a natureza. 

Este sistema de opressões se recicla 

permanentemente desde que foi construído. 

Não é um sistema natural, foi historicamente 

criado e também terminará historicamente 

pela ação revolucionária dos povos. Por isso 

não baixamos o punho esquerdo e essa segue 

sendo a forma como nos comunicaremos 

entre aqueles que acreditam que a Utopia é 

possível – luta que segue caminhando entre a 

paixão pela utopia e a teimosia de nossas 

lutas para consegui-la. (CARVAJAL, 2014, 

p.1). 

Depois de ter lido estas pesquisas e artigos eu percebi ainda 

mais que era necessário falar sobre as vozes das mulheres 

Xakriabá. Além do mais, vendo múltiplas participações e os 

avanços apresentados nas pesquisas pude refletir sobre as 

violências que as mulheres indígenas sofrem, com isto, eu pensei: 

por que não falar também das mulheres Xakriabá? Isto por que 

entendo que “nós mulheres sempre estivemos nas lutas de nossos 

povos, mas não querem que sejamos vistas” (CARVAJAL, 2014, 

p.1). A participação das mulheres indígenas existe desde as nossas 

ancestrais, porque luta não é só sair para conquistar algo, a luta 

da mulher indígena é constante, seja para tentar sustentar a 

família, lutando para conseguir alimento, para criar seus filhos -

nesses tempos difíceis-, mulheres produzindo seus próprios 

alimentos e, também produzindo materiais para ter sua renda, 

sempre no coletivo. Por exemplo, para nós Xakriabá, tem várias 

mulheres que produzem artesanatos, peças de cerâmicas, colares, 

entre várias outras formas de sobreviver. Nas palavras de Célia 

Xakriabá: 

Existem algumas mulheres indígenas que se 

colocam no lugar de feminista, mas eu digo 

que não dá para ser feminista sozinha, no 

individual. Para mim, a luta vem do coletivo. 



17 

 

  

 

Então, a luta das mulheres indígenas surge 

antes do movimento feminista. Eu não me 

considero nesse lugar porque, para mim, 

mais importante do que o conceito, da 

vertente, é a luta coletiva, que parte do chão, 

do território. Fico refletindo sobre isso 

porque quando a gente pergunta para as 

mulheres mais velhas, parteiras e 

benzedeiras, elas não se sentem nesse lugar 

do conceito. Porque não é uma coisa que 

nasce de dentro. E eu acredito muito nas 

coisas que nascem de dentro porque existe 

muita guerra dos conceitos. (NUNES, 

2020)5.  

 

Assim, esta pesquisa tem como tema de pesquisa “Entre 

as telas e a terra: o papel da mulher indígena Xakriabá em 

tempos de pandemia” em coerência a pergunta de pesquisa que 

me orienta é: quais têm sido os papeis das mulheres indígenas 

Xakriabá no território em tempo de pandemia e sua ressonância 

no contexto digital das lives como uma ferramenta de luta? 

Sendo que o nosso objetivo é analisar o papel da mulher indígena 

 
5 Fala de entrevista a Célia Xakriabá por Martina Medina disponível em: 

https://yam.com.vc/sabedoria/791662/celia-xakriaba-curando-a-terra-

curamos-a-nos-mesmos  

Xakriabá no território em tempo de pandemia e sua ressonância 

no contexto digital das lives como uma ferramenta de luta. 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://yam.com.vc/sabedoria/791662/celia-xakriaba-curando-a-terra-curamos-a-nos-mesmos
https://yam.com.vc/sabedoria/791662/celia-xakriaba-curando-a-terra-curamos-a-nos-mesmos


18 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

no  

“ 



19 

 

  

 

 

Revivendo minha história 

 

Meu nome é Luana leite pinheiro Bizerra (ver figura 6), 

tenho 24 anos, nasci e cresci na terra indígena Xakriabá, que está 

situada no município de São João das Missões e Itacarambi, na 

região do norte de Minas Gerais. Esse território faz divisa com os 

municípios de Januária, Itacarambi, Miravânia e Manga. Somos 

aproximadamente 12 mil indígenas, divididos entre 42 aldeias e 

sub-aldeias. Vivemos em um território de 53,213 mil hectares de 

terra e ainda estamos em luta para ampliação de 

aproximadamente mais 46 mil hectares que nos dará o acesso até 

o rio São Francisco. A primeira parte de nosso território foi 

demarcada no ano de 1979, e homologada no ano de 1988. Para 

garantir o direito de nossa terra homologada, houve muitas lutas 

e perdas marcantes para os Xakriabá. Um dos grandes 

acontecimentos que ocorreu no território foi a grande chacina que 

aconteceu dia 12/02/1987 com o líder Rosalino Gomes de 

Oliveira e mais dois indígenas Xakriabá. Foi a partir destas perdas 

marcantes para nosso povo que as autoridades competentes 

reconheceram e homologaram a terra indígena Xakriabá.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



20 

 

  

 

 

 Das 42 aldeias e sub-aldeias, nasci na aldeia Sumaré II, morei alguns anos 

na aldeia vargens, e agora moro na aldeia Sumaré 1. Sou filha de Benicio da Silva 

Pinheiro e Vilma Gama Leite.  Sou casada com Adilson Gonçalves Bizerra, tenho 

um filho de 3 anos, Moisés Gonçalves Pinheiro. 

Eu morava na aldeia Sumaré 2, aldeia em que meus pais moram. Desde que 

eu tinha uns 6 meses de nascida, eu fui morar com a minha bisavó, a qual eu 

chamava de mãe, ela cuidou de mim e de mais uma neta dela, minha tia Luciana. 

Minha mãe teve 7 filhos. Minha avó teve só filhas mulheres (teve 1 filho homem, 

faleceu), então sempre fomos rodeadas de mulheres lutando para sobreviver, 

naquele tempo não tinha nenhum serviço, era somente retirado o sustento da roça. 

Minhas tias sempre trabalhavam em roças, desde pequena eu tive essas imagens 

delas, a minha Bisavó nunca deixou faltar nada de alimento para nós, ela sempre 

ajudava no que podia. Minha mãe era alcoólatra, meu pai sempre foi ausente, 

porque era casado com outra mulher, então sempre os filhos mais velhos iam 

cuidando dos mais novos. Depois que minha bisavó faleceu eu estava com 11 anos, 

fui morar com a minha tia Luciana. Essas imagens de mulheres trabalhadoras, um 

papel de grande importância no meu ciclo familiar, veio desde quando eu era 

criança. Foi daí que veio a minha vontade de pesquisar, relatar e entender o papel 

da mulher indígena Xakriabá, em luta por nossos direitos. 

Figura 6. Minha 

fotografia 
 



21 

 

Depois que eu me casei, terminei o ensino médio, eu e meu 

marido não tinha um serviço, então foi um pouco difícil no 

começo, mas logo fomos procurar nossas lideranças pedindo uma 

oportunidade, e logo que surgiu uma vaga eles colocaram meu 

marido. 

Logo em seguida eu engravidei, uma gravidez tranquila, foi 

em 2017, era uma criança muito esperada por mim e meu marido, 

era menino. No final da gravidez, com 8 meses, aconteceu a pior 

coisa que poderia acontecer, perdi o meu bebê, ficamos sem chão, 

porque desde o começo foi uma gravidez saudável, sem nenhum 

risco, e no final aconteceu isso. Mas sempre tive o apoio da minha 

família, das minhas tias, irmãs, mãe e sogra. 

 No ano seguinte de 2018, o serviço de professor, que era 

do meu marido passou para mim, então comecei a trabalhar, e 

engravidei novamente, sempre pedindo a Deus para guardar essa 

criança que crescia em meu ventre, e com muito medo também, 

pois ser professor vai além da sala de aula, é um trabalho em 

comunidade, participações de reuniões, festejos, e como eu já 

tinha perdido meu primeiro filho, eu estava tendo muita cautela 

em questões de certas atividades. 

Mesmo assim, fiz o vestibular na Faculdade de Educação 

da Universidade Federal de Minas Gerais no curso de Formação 

Intercultural para Professores Indígenas (FIEI), e no final da 

gravidez recebi a notícia que tinha passado, fiquei muito feliz, 

pois fazer esse curso em licenciatura foi o que eu sempre quis, 

agradeci muito a Deus por esta oportunidade. Tenho uma tia e 

uma irmã e a maioria dos meus professores fizeram o FIEI, então 

sempre foi um sonho para mim passar, eles foram uma inspiração 

para mim. 

Foi aí que cai na real também da minha gravidez, que eu 

teria de ir ao final da gestação, o medo tomou de conta, pois eu 

teria que ficar de repouso, já que no período que eu estava foi 

bem na mesma semana que perdi meu outro bebê. Conversei com 

minha família, e todos me aconselharam em pedir ajuda a alguém 

que já passou por esta situação, e que poderia me ajudar, então 

conversei com as professoras do curso, as quais me orientaram 

que naquele primeiro semestre eu não precisava ir, foi um alívio, 

porque assim eu ia passar o final da gestação tranquila e em casa, 

com todos os cuidados possíveis. 



22 

 

  

 

E eu tive meu bebê, muito saudável para honra e glória do 

meu bom Deus, peguei licença também da escola, tive meus 6 

meses de cuidados para mim e meu filho.  

Quando chegou o tempo de eu ir de novo para Belo 

Horizonte, foi muito difícil, pois, agora não era só eu e meu 

esposo, tinha meu filho, tinha meu trabalho, e muitas das vezes, 

na comunidade também temos nossos afazeres, então sair 1 mês 

da nossa aldeia, tínhamos de avisar às lideranças, de procurar 

alguém para ficar no nosso lugar trabalhando, e o mais difícil, 

como que eu iria fazer com o meu filho, que só mamava peito. 

Decisão muito difícil, será se levo, será se deixo, uns falaram 

melhor deixar, outros falavam que ele iria adoecer, imagina eu, 

como fiquei, quem iria adoecer era eu, e a gente como mãe, sofre 

muito mais, porque além de deixar tínhamos de desmamar a 

criança um mês antes, para se acostumar. 

Então é muito importante a gente discutir, analisar o papel 

da mulher indígena Xakriabá como mãe, como estudante, e como 

trabalhadora, esse papel muitas das vezes fica como normal, mas 

esse ‘normal’ se não fosse feito por mulheres eles não seriam 

realizado, da forma certa que é feito.  

Então para mim é uma grande importância está 

desenvolvendo esse trabalho, porque aqui na nossa comunidade 

Xakriabá é muito visível esse núcleo familiar de mulheres 

trabalhadeira, de mulheres que fazem papel de pai e mãe, e de 

mulher que faz frente nas lutas pelo direito do nosso povo, porque 

além das mulheres ter essa grande responsabilidade com a 

família, também tem uma grande responsabilidade em 

comunidade, seja buscando nossos direitos, seja nas nossas 

tradições e costumes. 

 A presença feminina atualmente está tendo uma grande 

visibilidade principalmente nas telas, onde não podemos estar 

presentes fisicamente estamos presentes em frente das telas. 

Uma grande inspiração para todas nós mulheres é a Célia 

Xakriabá e Flávia Xakriabá, elas estão na linha de frente correndo 

atrás para manter e assegurar nossos direitos, tentando manter o 

que temos. Porque nesse governo atual estão a qualquer momento 

prestes a tirar nossos direitos, então nesse tempo de pandemia 

principalmente elas se reinventaram, modificaram e adaptaram 

várias formas para não perder as agendas que são muitas.  



23 

 

  

 

Melhor parte da minha vida foi na trajetória escolar, 

período que antes mesmo de ter a idade para ir para escola, já 

aprendi a escrever meu nome, eu adorava ir para a escola ver os 

meus amigos estudando, como a escola era próximo da minha 

casa, eu sempre ia lá, eu me sentava em um cantinho, ficava 

olhando a professora Iracema explicar de uma forma tão linda, 

que eu não via a hora de chegar a minha vez. 

Quando tinha 7 anos de idade, entrei na escola, eu amava 

ler livros, queria sempre ganhar a nota mais alta da escola, e 

brigava muito também, mais sempre fui muito interessada em 

estudar, quando eu chegava em casa, chamava meus amiguinhos, 

irmãos e ia brincar de ser professora, aquela imagem da minha 

primeira professora tenho até hoje, um jeito mágico de ensinar, 

que eu aprendi muito rápido. Quando fui passando de série as 

coisas foram ficando mais difíceis, fui precisando mais de 

atenção, porém sempre fui dedicada, nunca reprovei. Quando eu 

cheguei na quinta série, minha avó faleceu, tive de ir morar com 

minha tia em outra aldeia chamada Vargem, quando cheguei lá, 

foi difícil adaptar, professor, e colegas de sala, tudo novo, mas 

como eu sempre enturmei fácil, logo comecei a gostar dali 

também. E tudo mudou, mais responsabilidade, agora não era só 

escola, tinha afazeres de casa, porque como minha tia também era 

professora, e tinha 2 criança pequena, eu tinha que ajudar ela, a 

cuidar da casa e das crianças, e quando chegava a época da minha 

tia ir pra Belo Horizonte estudar (ela fazia faculdade também no 

FIEI) era mais complicado, porque eu tinha que cuidar de tudo, 

tinha o marido dela, mais ele cuidava das coisas de fora, dos 

animais, da roça, e a casa ele ajudava também. 

Logo eu formei o ensino fundamental, e eu tinha que 

estudar o ensino médio em outra aldeia, na aldeia Sumaré 1, às 

vezes eu vinha a pé, outros dias que minha tia trabalhava eu vinha 

com ela, e quando tinha ônibus eu vinha de ônibus, foi um 

período difícil, principalmente no tempo de chuva, o ônibus não 

vinha, aí nós vínhamos a pé, eu e minhas amigas. Mais nesse 

tempo eu já tinha outra mente, já era moça, algumas coisas 

começaram a me atrapalhar os estudos, os namoradinhos, mais 

sempre eu tinha uma visão muito mais além, sempre quis formar, 

fazer faculdade, por mais que as coisas sempre foi difícil para 

mim e minha família, nunca desisti de estudar, minha avó sempre 

dizia que o conhecimento que adquirimos, ninguém pode nos 

tirar, sempre falava que pra querer ser alguém melhor na vida, o 

melhor caminho era estudando.  



24 

 

 

Uma mulher Xakriabá envolvida na pesquisa 

 

Passar em uma faculdade pública é o sonho de todo mundo, 

principalmente para os indígenas, porque para nós significa 

territorializar espaço em outro território, que é o espaço 

acadêmico, assim como exercer os direitos pelos quais nossos 

ancestrais lutaram e com este acesso à universidade “temos uma 

tarefa desafiadora pois não basta apenas reconhecer os 

conhecimentos tradicionais, é necessário também reconhecer os 

conhecedores” (NUNES, 2018, p.19). 

Quando chegou o dia de ir para Belo Horizonte pela 

primeira vez, foi muita preocupação, porque a gente sendo 

mulher é muito mais difícil de ir, temos de ir adaptando antes as 

coisas em casa para deixarmos e levarmos. Chegando na 

universidade começamos a pensar: como que nós alunos 

indígenas vamos nos adaptar a aquele formato de ensino onde as 

práticas educativas já chegamos e achamos prontos? Porém, eu 

encontrei que o FIEI possui uma forma diferente de ensinar 

promovendo a interculturalidades dos saberes, aquele espaço 

onde vários outros indígenas já passaram, já está bem 

indigenizado, graças aos que já lutaram passando por ali. 

Este aspecto se torna fundamental, porque a nossa presença 

na universidade tem um pé na aldeia sempre, nosso corpo luta 

quando começa a participar das atividades e ações que são 

desenvolvidas nesse espaço, e uma delas é a pesquisa. A nossa 

cabeça vem vários temas vinculados à vida nas aldeias e às lutas 

de nossos povos, então o primeiro que começamos a fazer é 

escolher um tema que nos permita pensar nosso território desde a 

academia, transformar a academia e a universidade em espaço de 

resistência indígena, ou melhor, indigenizar a academia, 

retomando o chamado de Célia Xakriabá de indigenizar a 

universidade pois, 

Embora desafio vivenciado ao longo da 

década de 1960/70 para garantir o acesso à 



25 

 

  

 

terra e nos firmar no território ainda continue, 

hoje o desafio é também demarcar espaço em 

outro território, o território acadêmico, com o 

desafio de indigenizá-lo, transformando as 

suas práticas educativas. Assim como ocorre 

majoritariamente na produção acadêmica, as 

produções dos materiais didáticos que 

chegam para nossas escolas estão sempre 

privilegiando a teoria produzida no centro. É 

como se a cultura do outro fosse mais forte, 

há um desbotamento e uma desvalorização 

grande dos estudantes indígenas no meio 

acadêmico. Alguns estudantes vão para a 

universidade e não são considerados 

produtores, autores e interlocutores do 

conhecimento nesse meio. Mas é preciso 

haver um processo reverso, que é o que 

chamo de indigenização. Por que não 

indigenizar o outro? Por que não 

quilombolas, campesina o outro? Isso seria 

exercer o que se propõe a partir do conceito 

de interculturalidade. (NUNES, 2018, p. 19). 

 

 Desses processos interculturais que acontecem na 

universidade eu entendo que nascem novos territórios de 

pesquisa, novas concepções de pesquisa, e então essa palavra 

adquire novos significados e práticas de investigação próprias dos 

territórios indígenas são exercidas na universidade, 

pesquisadores não indígenas e pesquisadores indígenas dialogam, 

assim com seus saberes. Esses diálogos tensionam verdades 

instituídas, por exemplo sobre a matemática, em que não só o 

povo Xakriabá se torna referência para outros povos indígenas, 

mas também para a comunidade acadêmica universitária.  

 Além do mais, nos enfrentamos com o desafio de colocar 

esse tema no papel, o desafio da escrita acadêmica que, ao final, 

termina sendo ressignificada por nós, por diferentes vias.   

 No processo de escolha do tema, começamos do lugar que 

ocupamos nas nossas aldeias, seja professores, lideranças, mães, 

mulheres, professores, professoras... e, desde esse lugar de fala o 

tema nos envolve, faz parte de nós - nós aldeia- e ele tem de nos 

agradar de modo que consigamos nos sentir envolvidos. Nesse 

processo, estamos o tempo todo nos lembrando de que estamos 

ocupando a academia, a universidade, criando territorialidades 

em que as nossas lutas por ocupar espaços públicos se efetivam. 

Nessa ocupação, territorialização da universidade, também temos 

de trazer um retorno para nossas aldeias, de modo que a nossa 

pesquisa/corpo/resistência (NUNES, 2018) tem de contribuir 

para a nossa comunidade, trazendo um retorno para quem confiou 

e lutou para que fosse possível estarmos lá. 



26 

 

  

 

Para a aldeia é mais uma vitória e luta vencida, porque 

sempre que um formando volta para a comunidade, dando aquele 

retorno de trabalho, com aquele ar de que consegui vencer, e 

trazer aqui um resultado de pesquisa e saem novas ideias. Nesse 

movimento em que indígenas estamos com um pé na 

universidade e outro na aldeia se constroem às metodologias 

usadas, é uma grande alegria para todos. Já que com a pesquisa 

construída no fazer da aldeia damos também visibilidade par as 

lutas, para as adaptações que as mulheres são capazes de fazer, 

para não deixar a boiada passar.  

Assim, entre a aldeia e a universidade eu percebe como as 

telas estavam sendo ocupadas pelas mulheres indígenas 

resistindo às políticas do governo atual, que a qualquer momento 

com uma caneta mal assinada, pode tirar nossos direitos. Então 

ocupar nossos espaços seja mulher, os jovens, e toda a 

comunidade juntas, é mais que necessário e importante, é saber 

aprender a usar a caneta a nosso favor, e trazer esse retorno, é 

como colocar o pé no mundo, sem tirar o outro de onde saiu, é 

conhecer as folhas do mundo, e nunca esquecer as raízes de onde 

vem. Porque só é possível a gente conhecer as várias ciências do 

mundo sem se deixar contaminar, se nossos pés e mente 

estiverem firmes aqui no território. E ser mulher na universidade 

é assim, é ir e deixar um pedaço maior de nós aqui, tanto nossos 

familiares, e a aldeia, que nos esperam ansiosos para ver aquele 

retorno de agradecimento pela oportunidade de estar lá estudando 

e conhecendo para estarmos mais fortes ainda para lutar, para 

conseguir manter os nossos direitos. 

Nesse processo, eu sempre fui levada a pesquisa com 

mulheres da minha aldeia, porque passei a minha infância vendo 

a luta das mulheres Xakriabá, elas se desdobrando e reinventando 

para desenvolver trabalhos a favor da existência/sobrevivência de 

nosso povo, alguns desses trabalhos feitos em casa e muitos 

outros na comunidade, trabalhos coletivos 

Com esta inquietação pelo papel da mulher nas lutas pela 

sobrevivência Xakriabá, no começo eu pensei em falar sobre o 

“alcoolismo”, tentar entender por que as pessoas, principalmente 

as mulheres, estão sendo dominadas pelo álcool. Assim, nos 

primeiros encontros de diálogo com a minha orientadora eu 

passei a enxergar que ainda que esta temática é muito importante, 

e pode ser foco de estudo de outras pesquisas, eu estava muito 

mais interessada em resgatar as vozes das mulheres Xakriabá que, 



27 

 

  

 

tem cumprido papéis fundamentais na luta contra o colonialismo, 

essas guerreiras são sobreviventes, e muitas delas têm enfrentado 

à violência, também, dentro das suas aldeias.  

Eu percebe que precisava falar, contar sobre os modos em 

que algumas dessas mulheres tem contribuído com a luta pela 

sobrevivência do povo Xakriabá, vi que eu poderia focar em 

mostrar os vários pontos fortes das mulheres da minha 

comunidade, essas lutas diárias que as mulheres enfrentam com 

tanta garra e determinação, aliás ser uma mulher indígena não é 

fácil, enfrentamos muitos desafios, somos responsáveis não só 

pelo bem familiar, mas também participamos de forma ativa 

lutando pelos nossos direitos. 

Eu devo confessar que ser mulher indígena pesquisadora no 

meio a vida em pandemia tem sido um grande desafio, não só 

pelas condições de acesso precário à internet, senão também, 

porque na perspectiva da pesquisa Xakriabá não se pode fazer 

pesquisa sentado num escritório, você precisa dos encontros, da 

conversa com os sabedores, e, desde o início enfrentamos dito 

desafio. Além do mais, ainda que desde o começo da orientação 

da pesquisa eu já tinha a minha orientadora, só nos conhecemos 

por meio da tela, eu não tive a oportunidade de conhecê-la 

pessoalmente, todos os encontros que realizamos foram virtuais, 

conversas, caminhos, sugestões de leituras e muitas trocas de 

mensagem pelo WhatsApp.  

Nos primeiros encontros, conversamos muito sobre o tema 

que eu queria pesquisar, e foi por meio dessa conversa de vários 

encontros que eu explicava mais e mais sobre o tema que eu 

queria, que fomos construindo o tema, ela me dava várias 

sugestões, leituras de artigos escritos por outros pesquisadores 

indígenas e fomos adaptando o tema, como diz minha professora 

Vanessa: “o tema pode mudar faltando dias para a defesa final 

do trabalho”. Ao mesmo tempo, fomos pensando na pergunta e 

objetivo, fizemos um quadro da pesquisa, nele eu fui registrando 

tudo, cada pensar, cada encontro com a orientadora, cada 

orientação, fomos construindo um diálogo ali dentro do quadro 

da pesquisa, porque em cada artigo lido, novas ideias surgiam, 

então esse quadro foi de suma importância, para me ajudar a não 

perder, e nesse quadro fui colocando os temas, porque o tema foi 

pensado em cada encontro, em cada conversa, foi sendo 

construído pouco a pouco, e em cada diálogo foi bem construtivo 

para a pesquisa, fomos tendo já um objetivo de pesquisa, as 



28 

 

  

 

justificativas e metodologias, e tudo isso íamos adicionando ao 

quadro da pesquisa, que era dividido da seguinte forma: data, 

título da pesquisa, tema da pesquisa, objetivo da pesquisa e 

justificativa da pesquisa. 

Foi daí que, através das sugestões e do diálogo com a minha 

orientadora Carolina, finalmente, que eu pensei falar sobre nossas 

mulheres Xakriabás. Mostrar qual é o papel da mulher indígena 

Xakriabá na aldeia e na tela em tempos de pandemia, considerei 

a luta nas telas pois nesse período de pandemia nossa comunidade 

assumiu esse espaço virtual como uma ferramenta mais de luta. 

Tendo definido o tema, Carolina me sugiro algumas leituras 

e eu comecei a pensar muito sobre como eu iria colocar no papel 

a minha pesquisa, e a pesquisa de Terena e Miranda (2020) me 

permitiu perceber que era importante retomar as lives e as 

resistência que estavam acontecendo também no território. 

Então, ainda em conversa com minha orientadora, nós 

conversamos sobre várias mulheres que estão à frente das lutas 

em defesa dos nossos direitos, tem várias, e entre elas escolhi 

falar com Célia Xakriabá que é um grande exemplo para todos 

nós, desde mais jovem sempre em frente lutando para assegurar 

nossos direitos, e é uma referência para nós. Escolhi falar também 

com Flávia Xakriabá que anda lado a lado com Célia, ela também 

é referência jovem do nosso povo. 

Célia Xakriabá -  Nascida no dia 10 de maio de 1989 

frequentou a Escola Estadual Indígena Xukurank, estudou na 

instituição de Ensino UFMG/ FIEI, É mestra em 

desenvolvimento sustentável na instituição de Ensino UnB- 

Universidade de Brasília, estuda Doutorado em Antropologia em 

UFMG- Universidade Federal de Minas Gerais, primeira 

Xakriabá a fazer mestrado e produzir uma dissertação, professora 

e ativista indígena do povo Xakriabá, primeira mulher indígena a 

participar da equipe do órgão da Secretaria de Estado de 

Educação de Minas Gerais. Célia possui um forte Espírito de 

Liderança no seu posicionamento a favor da restauração do 

sistema educacional no apoio às mulheres indígenas e a juventude 

dentro do povo Xakriabá, além de lutar pelo reconhecimento das 

fronteiras geográfica com o intuito de preservar o território 

pertencente a sua comunidade, sendo considerada uma figura 

relevante na causa de resistência dos povos nativos brasileiros. 



29 

 

  

 

Flavia Xakriabá, residente na terra indígena Xakriabá, 

aldeia Barreiro Preto, referência jovem do seu povo. Formada em 

agroecologia e audiovisual, estudante de jornalismo pela 

Universidade Federal do Recôncavo da Bahia (UFRB). Atua na 

área de comunicação dentro do movimento indígena nacional, e 

é uma das coordenadoras da Rádio Xakriabá. Atualmente 

colabora também com a mídia Índia e assessora redes sociais de 

lideranças do movimento indígena brasileiro.  

Então a professora pediu que eu entrasse em contato com 

elas, perguntando se elas aceitavam participar de minha pesquisa, 

e que eu conversasse com a liderança da minha aldeia, falando 

sobre o meu projeto de pesquisa, e conversando sobre o tema. 

Assim eu fiz, e elas aceitaram, e logo marquei um encontro para 

falar do que se tratava meu tema de percurso.  A liderança 

também gostou do meu tema, me deu um incentivo, para 

continuar estudando, buscando sempre mais. 

No dia 02-03-2021 fui conversar com Célia Xakriabá, 

apresentei o meu tema, conversamos sobre ele, perguntei o que 

ela achava e se tinha alguma ideia para me falar. Ela achou muito 

bom, e me deu sugestões, me enviou uns arquivos dela para eu 

poder ler, como ela já fez mestrado me deu dicas, de sempre está 

escrevendo, em tempos vagos, lendo alguns arquivos, e me 

incentivou bastante. Então retornei para casa com a mente fresca, 

e já conversando com a Flávia também o mesmo assunto, Flávia 

também me deu várias dicas, e me ajudou a conversar com Célia, 

porque Célia é muito ocupada com a sua agenda, e é mais fácil 

eu falar com Flávia que é a assessora de Célia.  

Célia me deu uma sugestão para acrescentar no meu tema, 

falou que como estamos em pandemia, é um bom momento para 

falarmos sobre as telas, que se tornou uma ferramenta de luta para 

o nosso povo, e ela acrescentou “ENTRE AS TELAS E A 

TERRA: O PAPEL DA MULHER INDIGENA EM TEMPO DE 

PANDEMIA”, sugestão que mantivemos até o fim desta 

pesquisa.  Ela explicou o porquê de ‘entre as telas e a terra’, e 

falando sobre as agendas dela na terra, e nas telas. Gostei muito 

da sugestão, e logo fui conversar com a minha orientadora, dando 

um retorno para ela, falando como foi a minha conversa com 

Célia Xakriabá. Ela também gostou da sugestão, e aderimos esse 

acréscimo no tema. 



30 

 

  

 

Em encontro com minha orientadora, ela me passou um 

Word, com o quadro da pesquisa. Nesse quadro da pesquisa ela 

me pediu para inserir meu tema, escrever minha justificativa, 

objetivo e minha metodologia. A minha professora também pediu 

para eu procurar as pesquisas que já trabalharam no FIEI com a 

temática de mulheres indígenas, e outras pesquisas na internet 

que abordassem narrativas de mulheres indígenas, fazendo com 

elas um fichamento. Eu pesquisei na internet, achei uns trabalhos 

relacionado ao que a professora me pediu coloquei na tabela da 

pesquisa, colocando metodologia, justificativa, tema, povo e ano 

que foi realizada a pesquisa.  

Depois eu comecei a fazer uma nova tabela juntando todas 

as lives de Célia Xakriabá, de 2020 até julho de 2021. Guardei as 

lives e percebe que eram muitas na hora que a tabela crescia foi 

por isto que fizemos o recorte até julho de 2021. Assim que eu 

terminei de organizar o material de pesquisa a professora me 

pediu assistir as lives e classificar. Foi assim que foram 

construídos os arquivos da pesquisa. Assim, eu separei as lives de 

Célia Xakriabá por tema. Esta separação foi feita considerando as 

seguintes categorias: lives sobre a mulher indígena no meio da 

vida em pandemia, lives sobre educação em tempo de pandemia, 

as lives que falavam sobre território em tempo de pandemia e 

lives em que se vinculava mulheres, educação e território. A 

seguir apresento a tabela 1 das lives que se tornaram foco de 

estudo para esta pesquisa: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



31 

 

 

 

 

Código Data da live Nome da live Link em que está disponível 

02_05092020 05/09/2020 #cura da terra https://youtu.be/IBgYoaiiqac 

03_21092020 21/09/2020 Mundos indígenas: recado de Célia Xakriabá https://youtu.be/gh8uHCgsj3o 

04_26062020 26/06/2020 Resistência Xakriabá - Em Tempos de 

Enfermidade Outras Epistemologias de Cura 

(Part. Célia Xakriabá 

https://youtu.be/7eCSTPo6QSw 

05_12062020 12/06/2020 Arte e inovação em tempos de pandemia- 

professor Msc Célia Xakriabá 

https://youtu.be/U5qZTKYcu_o 

06_04052020 04/05/2020 Terra indígena Xakriabá: fome seca e 

resistência 

https://youtu.be/3IXztrlHXUM 

08_08092020 08/09/2020 Mulheres de Pindorama, mulheres do Brasil- 

live com Heloisa Villela e Celia Xakriabá 

https://youtu.be/gajrmnoiYi8 

08_04072020 04/07/2020 Carina Oliveira entrevista Célia Xariabá https://youtu.be/0pt2K5RwdSM 

09_03052020 03/05/2020 Célia Xakriabá entrevista parentes sobre a 

atual situação dos povos indígenas frente ao 

Covid-19 

https://youtu.be/q32B-NfxDEg 

https://youtu.be/IBgYoaiiqac
https://youtu.be/gh8uHCgsj3o
https://youtu.be/7eCSTPo6QSw
https://youtu.be/U5qZTKYcu_o
https://youtu.be/3IXztrlHXUM
https://youtu.be/gajrmnoiYi8
https://youtu.be/0pt2K5RwdSM
https://youtu.be/q32B-NfxDEg


32 

 

  

 

10_01092020 01/09/2020 Célia Xakriabá é liderança indígena, 

defensora da cultura e dos direitos dos povos 

https://youtu.be/v9W3zRblEMw 

12_15102020 15/10/2020 Dias dos professores é dia de Luta https://www.instagram.com/tv/CGX-

_d3nsez/?utm_source=ig_web_button_share_

sheet 

13_22102020 22/10/2020 Marco temporal (convite) https://www.instagram.com/tv/CGpaDmbnF9

p/?utm_source=ig_web_button_share_sheet 

14_23102020 23/10/2020 Marco temporal https://www.instagram.com/tv/CGsc2jDH7hl

/?utm_source=ig_web_button_share_sheet 

16_28042020 28/04/2020 Uma alerta das mulheres indígenas frente a 

Pandemia COVID_19. 

https://www.instagram.com/tv/B-

R8EGYnLkG/?utm_source=ig_web_button_

share_sheet 

17_05092020 05/09/2020 “Como se calar diante de um ataque, diante de 

um genocídio? Que a terra grita, que as 

MULHERES gritam, mesmo quando estamos 

em silêncio. 

https://www.instagram.com/tv/CEwnnhcHR

M3/?utm_source=ig_web_button_share_shee

t 

20_28042021 28/04/2021 CÉLIA XAKRIABÁ- NÃO AO PL 510 DA 

GRILAGEM 

https://www.instagram.com/tv/CONnES9nsn

j/?utm_source=ig_web_copy_link 

21_20042021 20/04/2021 DESCOLONIZAÇÃO ABRIL INDIGENA https://www.instagram.com/tv/CN5Zm5NHd

Nw/?utm_source=ig_web_button_share_shee

t 

22_22032021 22/03/2021 Celia Xakriabá, Xakriabá (Brasil), sobre 

educación indígena. 

https://youtu.be/rLqIy1Sv-2Q 

24_22042021 22/04/2021 GENOCÍDIO ACIRRADO https://youtu.be/gS8P7cIu6Hg 

25_22062021 22/06/2021 Repressão policial contra indígenas em 

Brasília 

https://www.instagram.com/tv/CQbY1DcnL

To/?utm_source=ig_web_button_share_sheet 

29_16072021 16/07/2021 Schule ist mehr als ein System, in dem 

Lehrer*innen angestellt sind." 

https://www.instagram.com/tv/CRWpB-

5izha/?utm_source=ig_web_button_share_sh

eet 

Fonte: Elaboração própria. 

https://youtu.be/v9W3zRblEMw
https://www.instagram.com/tv/CGX-_d3nsez/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CGX-_d3nsez/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CGX-_d3nsez/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CGpaDmbnF9p/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CGpaDmbnF9p/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CGsc2jDH7hl/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CGsc2jDH7hl/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/B-R8EGYnLkG/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/B-R8EGYnLkG/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/B-R8EGYnLkG/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CEwnnhcHRM3/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CEwnnhcHRM3/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CEwnnhcHRM3/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CONnES9nsnj/?utm_source=ig_web_copy_link
https://www.instagram.com/tv/CONnES9nsnj/?utm_source=ig_web_copy_link
https://www.instagram.com/tv/CN5Zm5NHdNw/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CN5Zm5NHdNw/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CN5Zm5NHdNw/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://youtu.be/rLqIy1Sv-2Q
https://youtu.be/gS8P7cIu6Hg
https://www.instagram.com/tv/CQbY1DcnLTo/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CQbY1DcnLTo/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CRWpB-5izha/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CRWpB-5izha/?utm_source=ig_web_button_share_sheet
https://www.instagram.com/tv/CRWpB-5izha/?utm_source=ig_web_button_share_sheet


33 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Assim que definimos os arquivos de partida da pesquisa eu 

assistir todas as lives, e fui pegando pequenos fragmentos das 

falas de Célia. Para mim foi difícil selecionar os fragmentos de 

fala da Célia, porque todas as falas eram por mim sentidas como 

importantes, cada palavra que ela fala é de grande significado e 

sabedoria, fui pegando umas pequenas frases e colocando na 

planilha, que a orientadora me ajudou a usar, então assim ficou 

mais fácil. Na medida em que fui fazendo este processo eu já fui 

escrevendo pensamentos e dialogando com as falas dela, 

pensando no meu objetivo.  

Durante o processo da pesquisa eu tive dificuldade de me 

encontrar com Flávia, as condições pandêmicas e as agendas, foi 

assim como pensei em outras ações que foram desenvolvidas na 

pandemia por mulheres na minha aldeia e convidei para conversar 

a dona Ana. Dona Ana é um grande exemplo para a comunidade 

e principalmente para mim, pois me lembra a minha avó, que 

também era muito trabalhadeira e perdeu seu marido cedo, e teve 

que sustentar seus filhos, trabalhando na roça. Então dona Ana  

uma mulher já de idade, porem que é conhecida por ser uma 

mulher trabalhadeira, pois uma mulher de 79 anos, teve  8 filhos 

e nunca ficou um ano sem plantar uma roça, e todos os dias ela 

“ 



34 

 

  

 

acorda cedo e vai para roça com muita garra, é um incentivo para 

nós jovens, pois mesmo com os tempos difíceis que vivemos ela 

não perde a fé que dias melhores virão, mesmo muitos dizendo 

que o ano será fraco de chuva, e desistem de plantar, pois ela 

mesmo assim prepara a roça, limpa, planta e tem uma boa 

colheita.  

Depois de muito tempo iniciada a pesquisa eu percebe que 

era muito bom e importante fazê-la, porque justamente nesse 

tempo de pandemia, as mulheres se reinventaram, criaram várias 

formas de não deixar a boiada passar, porque esse governo, 

aproveitou desse momento triste que estamos vivendo para tirar 

nossos direitos, para nos matar aos poucos. Então as lives e 

projetos comunitários que contaram com a participação das 

mulheres Xakriabá mostraram que não estamos parados, que não 

estamos acomodados, um exemplo é que, no dia 22/06/2021 

vários indígenas estavam em Brasília, lutando, tentando 

assegurar nossos direitos contra o marco temporal. Então esse é 

o momento certo, para fazer esta pesquisa sobre o papel das 

mulheres indígenas Xakriabá em tempo de pandemia. 

Foram enfrentados alguns desafios um deles é sobre o 

contato com nossos entrevistados, porque a pesquisa indígena é 

assim, as nossas metodologias estão ali presentes no meio das 

atividades, observando e aprendendo, então já que não podemos 

fazer assim, vamos tomando os cuidados, e não deixando as 

entrevistas e participações passar. 

Outro desafio foi ajustar o tempo da pesquisa com a 

entrevista com Célia, porque mesmo morando perto, é difícil eu 

conversar com ela, sempre está viajando, e as agendas delas estão 

cheias, eu fui me adaptando para poder falar com ela até que 

encontramos um momento em comum em 02/02/2022 

Neste encontro eu levei um roteiro de perguntas que 

apresento a seguir, ainda que na entrevista algumas perguntas 

foram respondidas ao mesmo tempo que Célia falava, entende 

que entrevista era um caminho mais não fiquei prendida a elas: 

 



35 

 

1- Quem é Célia Xakriabá, suas origens sua história de vida, sua família, como Célia se insere no mundo acadêmico, por que e para 

que? 

2- De onde surgiu a vontade de ser e viver na luta? 

3- Você acha que sua mãe e seu pai fazem parte dessa luta? 

4- Célia, quem é sua inspiração para você nunca desistir de estar à frente da luta? 

5- Célia você por ser mulher já se sentiu intimidada por estar à frente das lutas? 

6- Qual é a relação entre as mulheres e a natureza, você fala muito dessa relação da mulher com a natureza, como é essa relação? 

7- Você hoje se sente realizada com aquele desejo de ser quando era criança? 

8- Aqui no Xakriabá, o que você acha sobre as participações das mulheres na luta? 

9- Desde sua concepção qual é o papel das mulheres Xakriabá na sobrevivência cultural? 

10- No dia a dia da vida nas aldeias de nosso povo será que poderíamos falar que há uma divisão naquilo que seria o papel social do 

homem Xakriabá e da mulher Xakriabá? 

11-   O que você pensa sobre feminismo indígena? 

12- Como iniciou sua trajetória na luta? 

13- Você se considera ser a primeira mulher Xakriabá a ficar à frente da luta do nosso? 

14-  Teve desafios por você ser a primeira Xakriabá a fazer mestrado e produzir uma dissertação? 

15-  Como você percebe o papel dos indígenas nas universidades? 

16-  Qual é a sua percepção do uso de Instagram e Youtube como mídias para desenvolver as lutas Xakriabá? 

17-  Por que é importante o uso de mídias digitais pelas mulheres Xakriabá como ferramenta de denúncia, luta e resistência? 

 



36 

 

Com a dona Ana me reuni em 22/11/2021. Ana Gonçalves 

dos Santos com 79 anos, teve 8 filhos, residente aqui da aldeia 

Sumaré 1, sempre sustentou a família com o seu trabalho na roça, 

agora ela já está aposentada, mais continua plantando na roça, não 

mais por precisão, mais por uma tradição que vem desde os pais 

dela. Dona Ana uma mulher exemplar de persistência e grande 

fé. E em conversa com dona Ana levei também um roteiro de 

perguntas, mas não necessariamente foi uma entrevista, foi um 

momento de conversa, e as perguntas era só para que eu não 

esquecesse de nada, a seguir apresento o roteiro de perguntas: 

1. Nome completo? 

2. Idade? 

3. Qual a aldeia que ela mora? 

4. Quantos filhos ela teve? 

5. Desde quando ela planta roça? 

6. De quem ela adquiriu essa aprendizagem? 

7. O porquê depois de aposentada, continuou plantando 

roça? 

8. Por que ela sempre vai para a roça sozinha? 

9. Além da roça, qual outros serviços ela fazia? 

10.Quando o tempo parece não ser bom de chuva, ela desiste 

de plantar? 

 Aqui apresento Luciana Alexandre Leite da Cruz, casada com 

José Batista Ferreira da Cruz, mãe de 3 filhos, nasceu na Aldeia 

Sumaré 2, mais atualmente mora na Aldeia Vargens. Iniciou sua 

carreira de professora no ano de 2007 pela prefeitura de São João 

das Missões. A partir do ano de 2019 trabalha no cargo de diretora 

da Escola Estadual Indígena Bukinuk, sede Sumaré 1. Luciana é 

formada na Universidade Federal de Minas Gerais/ FIEI, turma 

da CVN (ciência da vida e da natureza) fez também a pós em 

Física, Química e Biologia formada também em Assistente 

técnico em saúde Bucal.  

 

 

 

 



37 

 

  

 

  Aqui apresento as perguntas de uma entrevista que fiz com o meu colega Ednaldo Moreira Silva, com a diretora da Escola Estadual 

Indígena Bukinuk – Luciana Alexandre Leite da Cruz. 

1. Quais foram as maiores dificuldades em aderir a esse novo formato de ensino: 

2. Como foi a discussão para chegar ao ponto de entregar a apostila 

3. Quais são as formas de prevenção que estão sendo usadas pelos professores no momento das entregas das apostilas? 

4. Você como diretora e mãe de aluno acha que os estudantes estão tendo um bom aprendizado nessa nova forma de ensino, devido 

essas atividades ser relacionada com a nossa cultura?  

5. Você como mãe, concordaria com as voltas das aulas presenciais, qual a sua opinião? 

 

  



38 

 

  

 

 

Diálogos com Célia Xakriabá: as lutas na tela com um pé na aldeia 

 

“os povos indígenas de Minas Gerais amansou a 

escola ao nosso favor, por isso que eu discuto muito 

sobre o barro, o jenipapo e o giz, como que nós 

aprendia antes dessa instituição escola, antes da 

escola levantada, antes dessa presença institucional 

da escola, antes da educação escolar indígena, 

existia a educação indígena” (Celia Xakriabá, Live 

# 04_26062020, min 22:56 -23:14).   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 “eu compreendi profundamente o sentido da 

educação territorializada porque educação 

territorializada é o caminho da cura para essa outra 

educação, não é saindo capturando os rituais para 

dentro da escola, não é sair capturando os nossos mais 

velhos para dentro da escola, mais a escola deslocar 

pra roça , a escola deslocar para retomada , a escola 

deslocar para fazer pintura corporal, para pegar o 

jenipapo , e não achar o jenipapo pronto para colocar 

no corpo, estão é esse deslocamento da escola porque 

para nós antes da escola chegar na comunidade já 

existia a comunidade, por isso sempre existe uma 

escola da vida, e uma vida na escola” (Celia Xakriabá, 

Live # 04_26062020 min 24:04 - 24:41 ) 

Existia uma escola na vida... 

... e uma vida na escola... 



39 

 

Essa fala de Célia Xakriabá nos lembra muito sobre a educação 

que era nossa, dada pelos mais velhos, era um ensinamento de como ouvir, 

respeitar e como tratar.  

Quando eu falo sobre o ensinamento de ouvir, me lembro das rodas 

de conversa a noite, que sentávamos todos para ouvir as histórias, e sobre 

respeito me lembro que sempre nos chamava a atenção sobre respeitar os 

mais velhos que a gente, e aí já engajado aprendemos como tratar as 

pessoas, seja os familiares e as pessoas de fora, tanto que temos um costume 

de chamar os mais velhos de tia(o).  

Então antes de ter um prédio como escola, para poder falar 

Educação escolar indígena, nós já tínhamos uma educação indígena própria, 

as nossas práticas tradicionais foram e sempre será nosso modo ensino e 

aprendizagem tradicional. 

 Pensar na territorialização da escola diz sobre movimentar os alunos 

da escola até às nossas práticas tradicionais, o qual é um grande 

ensinamento, porque é muito mais fácil de aprender colocando a mão na 

massa do que só explicando ali em um quadro como é que faz, quando Célia 

fala do jenipapo, a gente imagina a interação dos alunos ali na preparação 

de uma tinta, quantas vezes aqui na aldeia, já vimos um grupo de alunos 

com os seus professores indo para a lagoa pegar o barro para fazer os 

Figura 7. Célia 

Xakriabá. Foto: 

Edgard Kanayko. 

 
 



40 

 

  

 

artesanato de barro, e que ficava ali exposto na escola, para os alunos e os 

pais ou alguém de fora ver os resultados de seus filhos, o resultado daquele 

deslocamento da escola até a lagoa, ou até o pé de jenipapo e também até 

os nossos mais velhos, que são nossos livros vivos, é muito comum aqui na 

comunidade, as pesquisas com os mais velhos, sempre existiu uma escola 

da vida.

 

Momento de terra aula 

 

“por isso que nesse momento de imposição de tele-aula nós estamos num momento de terra aula e muito mais do que uma 

plano de trabalho pra escola, um plano pedagógico nós estamos num plano de vida e que tem muito mais condição de falar 

de renovar e reinventar esse momento do calendário somos nós porque nós não considera que nós estamos sem fazer nada, 

nós não considera que as crianças estão sem fazer nada, elas estão vivendo muitas vezes um tempo que foi sequestrado com 

o tempo da escola, foi uma ruptura também, acaba que perdendo também muito tempo  dessa relação com os pais , dessa 

relação com os mais velhos , é claro que nós temos a educação como uma ferramenta de luta, mais nós lutamos por uma 

educação do jeito que a gente quer sem matar o que a gente é” (Celia Xakriabá, Live # 04_26062020  min 24:43 - 25- 28). 

 

Falar sobre as relações de antes, o que foi se perdendo com 

o processo de escolarização dos indígenas, com a escola em 

quatro paredes, porque em uma escola normal o aprendizado é só 

ali na escola, tudo escrevendo, mais para nós a educação indígena 

maior é o aprendizado também ali na aldeia envolvidos nas 

práticas culturais, é ali naquele observar dos pais fazendo, é ali 

ao sentar-se com os avós para somente ouvir. Com as teleaulas e 

a manutenção das escolas fechadas durante um longo período da 

pandemia, tivemos a oportunidade de recuperar a participação 

das crianças e jovens em muitas atividades tradicionais nas quais 



41 

 

  

 

eles não participavam por estarem no tempo escolar, por exemplo 

a pesquisa, como foi um tempo para ficar em casa, então ao invés 

de pesquisar os livros, sentaram-se as crianças ali com o avô e 

fazerem pesquisas, aprenderam com os pais e tios, porque para 

nós indígenas esse é um grande método de aprendizagem.  

Mas nos também territorializamos a escola. Na figura 8 

ocupamos nossa casa de cultura da aldeia Sumaré 1. A foto 

registra a formatura dos alunos dos anos iniciais, é uma forma de 

valorizar a cultura. Em outras escolas estariam usando uniformes, 

mais nossos uniformes são as roupas de palha, feitas pelos 

professores de cultura, e os alunos estão fazendo o ritual, 

mostrando o que aprenderam, com isso nossos alunos já crescem 

com um olhar diferente, com um ensinamento diferente, 

aprendendo a valorizar e viver a nossa cultura, independente do 

que aprende aí pra fora, ou nas redes sociais, porque estamos 

vendo que as crianças estão bem informada com as redes sociais, 

mais se plantamos dentro delas a semente da cultura, e se formos 

regando, intercalando os ensinamento, para não deixar de ensinar 

a nossa tradição, nem os ensinamentos ocidental.

  

 

  



42 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 8. Formatura da Educação Infantil, alunos da Escola 

Estadual Indígena Bukinuk - casa de cultura – 2018. Foto de: 

Joel Xakriabá.élia Xakriabá. Foto: Edgard Kanayko. 

 



43 

 

  

 

“Quem tem território tem lugar pra onde voltar” 

“Mais quem tem território tem lugar para onde 

voltar, quem tem território tem mãe, tem colo e 

tem cura, e as mulheres representam como essa 

cura do século 21 também, e as mulheres 

indígenas sabe o que é isso porque quando 

pergunta pra nós se nós estamos com medo nós 

temos respondido que apenas quem tem 

cicatrizes profundas sabe o remédio que cura, 

nós mulheres indígenas temos ainda cicatrizes 

dos processos ainda do estupro ainda da 

colonização”.  

(Célia Xakriabá, live # 02_05092020, min 1:19- 

1:46)   

 

  

 “porque o território é para além do meio 

ambiente, o território é a totalidade da nossa 

vida, porque o corpo é território, mas o território 

também é corpo, estão as pessoas nesse 

momento, muito mais do que pensar política, 

precisamos pensar o reencantamento pela vida 

e ressentimentar, nós temos o desafio de tentar 

florestar os corações”   

(Célia Xakriabá, live # 02_05092020, min 2:02 

- 2:22)   

 

    

    

“o território é nosso galho, mais também é 

semente que nos conecta com nossa matriz mais 

profunda da relação com o sagrado” 

  

Figura 8. Celia Xakriabá. Fonte: 

https://m.facebook.com/story.php?story_fbi

d=1898412843651912&id=1000044964379

89&sfnsn=wiwspmo 

 
 

https://m.facebook.com/story.php?story_fbid=1898412843651912&id=100004496437989&sfnsn=wiwspmo
https://m.facebook.com/story.php?story_fbid=1898412843651912&id=100004496437989&sfnsn=wiwspmo
https://m.facebook.com/story.php?story_fbid=1898412843651912&id=100004496437989&sfnsn=wiwspmo


44 

 

  

 

(Célia Xakriabá, live # 03_21092021, min: 0:0 

- 20 10 min)   

 

   

 “o território é nossa morada coletiva, mas é 

também nossa morada interior”.  

(Célia Xakriabá, live # 03_21092021, min 10- 

15 min)   

 

 

  

“o território não é metade do nosso corpo o 

território é a totalidade é o ser bicho é o ser 

semente é o ser gente não deixar ser somente” 

(Célia Xakriabá, live # 03_21092021, min: 27-

37min)    

 

 

 

Ao escutar estas falas da Célia, eu aprendo muito, porque 

nos mostra a importância do nosso território, a importância de 

saímos para buscar conhecimento, mas a maior obrigação é voltar 

para o nosso território. Faz sentido aquele ditado, “um pé no 

mundo, um pé na aldeia”. 

É no território que nos conectamos com o nosso ser, que 

limpamos nossa alma dos males que nos contagia por este mundo 

afora, é no território que as nossas forças se renovam, é no 

território que além de ter o colo da família, temos os colos as 

sombras da natureza, temos os riachos onde limpa a alma, acalma 

o coração, a natureza é vida. A natureza também é mãe, é filha, é 

mulher, porque só uma mãe sabe o remédio que cura o seu filho, 

e esse papel a natureza nos faz muito bem, uma terapia, ela mãe. 

Só quem chega cansado de dias de luta, sabe valorizar uma hora 

ali sentado debaixo, e a arvore sabe o que nós buscamos, ouvindo 

os cantos dos pássaros, a voz do riacho, a natureza mãe nos cura 

internamente. Cabe dizer que a luta pela terra indígena não é de 

hoje, porque nós somos e sempre temos sido terra indígena desde 

muito antes dos invasores europeus chegarem aqui. 



45 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Morreu também o princípio de humanidae 

“[...]aquele que não sente sensibilizado por este momento das várias mortes indígenas, as várias mortes aqui no Brasil... Mais de 100 mil 

pessoas que morreram, não é somente essas 100 mil pessoas que morreram, morreram também aquelas pessoas que não sentem 

sensibilizadas... Morreu também o princípio de humanidade”.  

(Célia Xakriabá, live # 08_08092020, min: 7: 33- 7: 51min.) 

“ 



46 

 

  

 

Morreu também o princípio de humanidade 

 

“[...] aquele que não sente sensibilizado por este momento das várias mortes indígenas, as 

várias mortes aqui no Brasil... Mais de 100 mil pessoas que morreram, não é somente 

essas 100 mil pessoas que morreram, morreram também aquelas pessoas que não sentem 

sensibilizadas... Morreu também o princípio de humanidade”.  

(Célia Xakriabá, live # 08_08092020, min: 7: 33- 7: 51min.) 

 

 

 

Escutando a Célia penso sobre os ataques que nós indígenas sofremos 

sem medida durante esta pandemia, ataques que vem sendo realizados durante 

muitos anos, e mesmo assim, quando indígenas se reúnem para lutar, parece 

que a luta é só nossa, as pessoas muitas das vezes não se sensibilizam, outras 

mostra compaixão, mais tem como ajudar mais, Célia fala que aqueles que não 

se sensibilizam com tantas mortes e como esta falta de sensibilidade morre 

também o princípio de humanidade.  Durante a vida na pandemia, tivemos de 

nos adaptar a várias coisas, talvez para muitos era normal, porém para nós foi 

novidade, por exemplos as lives, para não deixar as agendas passar, Célia 

permanecia, assim como outras mulheres indígenas de outros povos, o dia todo 

na frente da tela de um celular, ou notebook, para atender as demandas e, ainda 

assim vemos alguns tipos de comentários sem cabimento, “ah, mas índios usam 

celular?” “mais índios tem internet?”. 

Figura 10.  

Instagram Célia Xakriabá. 

Fonte: Edgar Kanaykõ 

 
 



47 

 

  

 

“Sociedade Brasileira, o mundo vocês vão deixar a boiada passar por cima de nós?” 

(Célia Xakriabá, live # 08_08092020, min 8:16) 

 

Célia faz uma pergunta bastante importante, será se o povo 

Brasileiro deixaria o governo acabar conosco? será se nós 

indígenas não lutasse por nossos direitos, iriamos ficar sem nada? 

será se quando lutamos para não acabar com nossas florestas esse 

benefício só serve para nós? será se estamos lutando por algo que 

não nos pertence? 

 

“exatamente quando nós estamos nesse enfrentamento existe uma deliberação autorização no congresso 

nacional para deixar a boiada passar em cima dos nossos territórios. (Célia Xakriabá, live # 08_08092020, 

min 8:04 - 8: 13) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 11. Instagram 

Célia Xakriabá. Fonte: 

Edgar Kanaykõ. 

 
 



48 

 

  

 

 

São muitas perguntas que nos vem à mente, perguntas sem 

respostas, nós já sabemos a resposta, porém queríamos que as 

outras pessoas não indígenas respondessem para nós, já que 

muitas vezes somos vítimas de tantas piadinhas de mal gosto. Por 

isso a importância de nós indígenas buscar sempre mais 

conhecimentos tanto no nosso território como fora dele, na 

universidade, para lutarmos com as mesmas armas que os poderes 

hegemônicos usam para nos atacar. Hoje temos vários incentivos, 

existem por outros países, pessoas a frente lutando por causas 

parecidas, até mesmo grupos de mulheres, querendo direitos 

iguais, não só direitos, mas também respeito, a nossa luta vai 

muito mais além, mas quando vemos esses incentivos, renovamos 

e criamos mais nossas forças.  

Na Bolívia tem o feminismo comunitário como território de 

um processo de mudança histórica para o país assim, diz Julieta 

Paredes Carvajal, Feminista comunitária Aymara lésbica. Julieta 

Paredes Carvajal membro Fundador do “Mujeres Creando 

Comunidad” e da Assembleia de Feminismo Comunitário. Ela é 

escritora, cantora e poeta antipatriarcal. Eu li algumas cosias 

sobre ela e aprende que mulheres indígenas lutam de ‘punho 

esquerdo levantado’, lutando por uma Utopia possível, por um 

lugar desejado e sonhado, por um lugar onde possam expressar 

sem opressão.  

É isso que queremos, nossos direitos garantidos, sem a todo 

momento um governo querer nos tirar do que é nosso, não 

respeitando nosso espaço, um país que muitos não nos respeitam. 

Antes de tudo isso chegar, nós indígenas já tinha nossos espaços 

preservados, um lugar que era cuidado, sustentável, e foi 

chegando aos poucos coisas de fora com processo de invasão da 

nossa terra que foram tirando nossa privacidade e direitos, se não 

for através de lutas, já tinham nos eliminado, nos exterminado. 

Nossa luta é de muito muito tempo atrás.  

É impossível esconder quem somos, temos histórias, e 

fazemos todo dia história, nossos corpos falam, nossa pintura 

fala, nossa cultura grita, não podemos ficar isolados, nossos 

jovens insistem em fazer nossos direitos prevalecer.  

Julieta Paredes comenta em um dossiê (CARVAJAL, 

2014), sobre o feminismo, que de certa forma ainda existe um 



49 

 

  

 

grande preconceito, ela falou uma frase que me chamou muita 

atenção, porque tem a ver com a luta do meu povo, com a nossa 

história, e com o meu tema de percurso.  

“Nós mulheres sempre estivemos nas lutas de 

nossos povos, mas não querem que sejamos 

vistas” (CARVAJAL, 2014, p. 1). 

 

 É realmente isso mesmo, sempre as mulheres estiveram à 

frente ou lado a lado, lutando por nossos direitos, por mais que a 

sociedade não queira enxergar isso, hoje as mulheres lutam por 

essa visibilidade e estão  cada vez mais ocupando esses espaços, 

e hoje posso dizer que as mulheres Xakriabá tem conquistado 

esses espaços com luta, a presença feminina hoje é comum em 

todas as lutas e na organização indígena, elas conseguem ir muito 

mais além do que as pessoas possam imaginar, e fazendo ser 

possível, nas palavras de Julieta, de punho levantado por uma 

utopia melhor.  

Vemos também que não é só um grupo comunitário, o 

Xakriabá que luta por essa utopia, são mulheres do mundo inteiro 

querendo reivindicar seus direitos, e isso é muito importante me 

dar forças para pesquisar, isso é luta coletiva, não só mulheres, 

mas homens também lutam por nossos direitos, vai muito mais 

além de um feminismo comunitário. 

 

  



50 

 

  

 

“[...] nós só estamos aqui hoje porque vieram muitos antes de nós.” 

(Célia Xakriabá, live 08_04072020, min. 04: 45- 04: 49) 

Só estamos aqui porque vieram muitos antes de nós. é isso 

quando falamos que a única herança que um índio deixa para 

outro é a luta , já nascemos, crescemos sabendo que vamos ter 

que lutar pra ganhar algo, por mais que nossos mais velhos já 

deixou direitos garantido, mais toda vez que entra um governo 

para desgovernar tudo, nós temos que ir à luta, para garantir, o 

índio não tem sossego, a todo tempo estamos tendo que enfrentar 

as barreiras impostas, temos de organizar e ir para Brasília, sem 

condições, mas mesmo assim mobilizamos grupos e saímos daqui 

e de saem de outras aldeias e povos para impedir que tirem a vida 

de nossos parentes que lutam para ter seus pedacinhos de terra, 

para não viver igual mendigo sem teto, lutamos para não deixar 

nossos filhos sem comida, para não tirar as oportunidade de um 

dia nossos filhos estudarem em uma universidade. 

“é importante também as mulheres 

indígenas nossos anciãos que continua 

segurando a mão no maracá”  

(Célia Xakriabá, live 08_04072020, 25:35 

- 25:40) 

 

   

   

 “[...] na verdade eu faço da luta melodia, 

porque as palavras têm poder” (Célia 

Xakriabá, live 08_04072020, min. 31:34- 

31:37 min.) 

 

Quando sai grupos de homens e mulheres para a luta, já 

saem sabendo que não vai ser fácil, lá vai encontrar bombas de 

fumaça, spray de pimenta, bala de borracha e, mesmo assim 

vemos uma grande influência feminina, que vai, e fazem frente 

também as lutas, com as forças dos nossos parentes que fica na 

aldeia, faz uma energia boa, energia que contagia, para nossos 

parentes que vai para Brasília aguentar firmes. 

e as mulheres não ficam por baixo, dificilmente vão grupos 

para Brasília, e não ir uma mulher, sempre tem, Célia é uma das 

nossas grandes inspirações, assim como Flávia, e elas tem 

influenciado muitas mais mulheres, elas seguram firme no 

maracá, e levam muitas mulheres com elas. Fazer das lutas 

melodias. 



51 

 

  

 

Demarcação territorial e a Sobrevivência da Mãe Terra 

 

“[...] todos os territórios indígenas do Brasil que eu conheço, só foi demarcado depois da morte de uma liderança indígena, 

porque está vivo parece ser algo tão comum mais para os povos indígenas o que está em ameaça hoje é o nosso modo de 

vida é a nossa identidade é a nossa relação com o território, e nós povos indígenas nós somos o termômetro do mundo, 

porque o dia que nós povos indígenas dá o último suspiro, isso significa que a humanidade, já não vai mais conseguir 

respirar.   

(Célia Xakriabá, live 10_01092020, min. 0:46 - 1:16min)  

 

 

Nós indígenas sofremos quando uma certa área de preservação é destruída, porque nos sentimos parte da mãe terra, sofremos quando 

atacam nossos parentes, porque somos todos irmãos, nós ao querer preservar uma mata, não é só de nosso interesse, porque para 

sobrevivermos precisamos da natureza. Nós sofremos quando fala que é muita terra para pouco índio, sendo que quando demarcamos 

terra, é porque é um direito nosso, será que quantos mais de nós vai precisar morrer para tentar preservar os nossos direitos, para tentar 

melhorar o mundo, porque a terra sofre, com tanta destruição, a terra é mãe, ela sente quando queimam seus frutos, quando queimam 

nossas histórias. Para que nos indígenas sobrevivamos não é somente estar vivos, temos conexão com a natureza, tem toda uma ciência 

envolvida. 

Então quando falamos que estão nos matando aos poucos, não é somente matar uma pessoa, mais sim matando nossos modos de 

viver, de sustentar, se conectar com a natureza. Célia fala em uma página do facebook que a mão que corta as árvores e sustenta motosserra 

do desmatamento ilegal é a mesma que corta nossos direitos indígenas. Embora não sejamos reconhecidos como melhores artilheiros, 

somos os melhores zagueiros, defendemos nossos biomas, sustentamos o pulmão do mundo. Parem o desmatamento, porque quando corta 

uma árvore corta a vida.  



52 

 

  

 

 

  Nos perguntamos o que o progresso da morte vai fazer? Onde 

vai escrever essa caneta? o dia em que tiver cortado todas as árvores? 

por isso continuamos aprendendo a cada dia muito mais com a árvore 

viva do que com um papel morto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figura 12. Instagram 

Célia Xakriabá. Fonte: 

Edgar Kanaykõ 

 
 



53 

 

  

 

 

Luta das mulheres indígenas para além da fronteira 

 

“[...] nós mulheres indígenas, vemos também sobre a responsabilidade de fazer a luta para além da fronteira 

[...]” (Célia Xakriabá, live 15_19112020, min. 0:58 - 1:02. Min.)  

 

“Nós mulheres indígenas estamos em ameaça quatro vezes porque nós saímos para um território que não é nosso 

em busca da luta e por ser mulher por ser jovem e principalmente por ser ativista dos direitos humanos”. (Célia 

Xakriabá, live 15_19112020, min. 7:23 - 7:34 Min.) 

 

As participações femininas nas lutas por nossos direitos e a 

responsabilidade e atenção ao sair de nossa casa que é a aldeia, e 

ir acampar em outro território, em busca de nossos direitos, 

mostra que as mulheres indígenas Xakriabá e de outros levam a 

sério o trabalho comunitário e coletivo, nossas mulheres 

guerreiras não se intimidam saem de suas aldeias determinada 

para lutar com a certeza de que vão a voltar, mesmo diante as 

ameaças saem daqui e vai para luta. 

Neste tempo de pandemia não foi diferente, no início dessa 

pandemia, o governo aproveitou, para querer derrubar nossos 

direitos, mais mesmo em frente a tela, as mulheres fizeram uma 

mobilização para estar se reunindo todas juntas, para discutir os 

assuntos necessários. As telas funcionando graças a internet se 

tornaram ferramentas a nosso favor, pois reuniram-se muitas 

guerreiras através das reuniões online junto com homens e vimos 

os resultados das mulheres que fizeram luta no chão da terra, mais 

também nas lentes da tela. Com o avanço da vacinação a luta 

continua, as mulheres foram para Brasília, para a II marcha das 

mulheres indígenas, com 5.000 mil pessoas acampando, 172 

povos participaram e teve também entre 22 a 28 de agosto a maior 



54 

 

  

 

mobilização indígena da história em Brasília levando as pautas 

do movimento indígena para milhões de pessoas.  

Durante o mês de agosto o acampamento ‘Luta pela vida’ 

esteve acampado por 6.000 pessoas, 176 povos, 15 milhões de 

pessoas alcançadas em todas as redes da Apib, 3.100 matérias 

publicadas por organizações e imprensa nacional e internacional, 

agora também reuniram grupos de jovens estudantes querendo 

garantir os nossos direitos de estudar, das bolsas permanência, 

pois é uma das principais política de assistência estudantil para 

os povos indígenas e quilombolas nas universidades. Já são mais 

de 6 mil estudantes sem a bolsa MEC, o diz do desmantelamento 

do aceso a educação universitária para indígenas. 

 

“Não vai ser um spray de pimenta que vai tirar nós da luta, a luta é contínua, já enfrentamos isso uma 

vez, não é a primeira vez, e com certeza essa não é a última. (Célia Xakriabá, live #25_22062021, min. 

1:39- 1:57 Min.) 

 

O índio é insistente, resistente e persistente, mesmo diante 

de tanto ataque querendo intimidar, cada vez que volta para 

aquele território para lutar, voltam ainda mais fortes e confiante, 

sem medo de morrer, porque como muitos falam, que se for para 

morrer, morreremos lutando. O território que nós falamos, é o 

chão de Brasília, onde os guerreiros que sai daqui da aldeia, para 

lutar, e lá naquele território muitas das vezes levaram bombas de 

borrachas, spray de pimenta, e muitas mais humilhações. Porém 

esquecem que índio já nasce preparado, porque já nasce na luta. 

 

“Como se calar diante de um ataque, diante de um genocídio? Que a terra grita, que as MULHERES 

gritam, mesmo quando estamos em silêncio, porque a terra tem muitos filhos, a terra tem muitas mães, e as 

mães choram quando veem seus filhos também violentados”. (Célia Xakriabá, live # 17_05092020, min. 

0:40-1:00 min.) 

 



55 

 

Esta fala de Célia vou comentar com outra fala dela, muito 

forte. “somos um povo que resiste pela força do maracá, a 

orientação do pensamento vem da força do cantar, porque antes 

de existir o Brasil da coroa existe o Brasil do cocar, vamos 

continuar passando uruncum e genipapo mais a boiada não 

vamos deixar passar”6.  

 

 

 

 

 

 

 

 
6 Fala retirada de: https://pt-

br.facebook.com/celiaxakriabaa/videos/394438369017950/ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

https://pt-br.facebook.com/celiaxakriabaa/videos/394438369017950/
https://pt-br.facebook.com/celiaxakriabaa/videos/394438369017950/


56 

 

“A escola tá em todos os lugares pois elas são e estão dentro das próprias pessoas”. 

(Célia Xakriabá, live # 22_22032021 - 0:02min.- 0:08 min.) 

 

Desde que surgiu a escola 

 na comunidade Xakriabá 

surgiram grandes esperanças 

para as crianças estudar 

 

agradecemos caciques e lideranças 

por eles nunca desistir 

o brilho nos olhos das crianças 

pagam o que eles fizeram por aqui 

 

A escolha foi um começo 

para sermos reconhecidos 

 

através de lutas 

nunca fomos esquecidos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

a escola veio de uma forma 

para os cotumes resgatar 

ensinando nossa cultura 

e aos poucos o moo de falar 

 

agradecemos aos nossos mais velhos 

que foram nossos primeiros  

professores 

temos sempre que agradecer 

pois foram os primeiros que nos 

ensinaram 

nosso modo de viver 

 

temos vários avanços 

como indígenas professores 

prefeito e dentista 

e até diretores



57 

 

  

 

 

“  



58 

 

  

 

“Não existe educação, não existe escola, sem o direito territorial”. 

(Célia Xakriabá, live # 22_22032021 - 0:48 min.- 0:53 min.) 

 

“é importante considerar também o nosso modo de vida, como forma 

de conhecimento tradicional”. (Célia Xakriabá, live # 29_16072021- 

0:08-0:12min) 

“As lideranças Xakriabá que a escola ajuda demarcar território, por 

isso que eu falo que nós não exatamente só apropriamos da escola, nós 

amansamos a escola, porque a escola também chega no nosso território 

tentando nos colonizar” (Célia Xakriabá, live # 29_16072021 - 0:34 - 

0:48min.) 

“é importante reconhecer os conhecimentos indígenas como uma forte 

potência de conhecimento de cura. (Célia Xakriabá, live # 

29_16072021 - 1:01- 1:05 Min.) 

“e nem um governo vai conseguir acabar com a nossa ciência, porque 

a ciência mora dentro de nós e dentro dos territórios indígenas” ((Célia 

Xakriabá, live # 29_16072021 1:37- 1: 44min) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
Figura 13. Fotografia tirada pela professora do tempo 

integral –Escola Estadual Indígena Bukinuk – aldeia 

Sumaré 2. Plantação de horta na Escola. 

 
 



59 

 

  

 

 A nossa fonte de sabedoria 

é sempre buscar para aprender 

e os nossos anciãos nos ensinam 

um jeito mais fácil de viver 

  

é nos contos deles, nas explicações de vida 

que aprendemos o verdadeiro significado 

que antes de ter chegado à escola 

já tínhamos um grande aprendizado 

  

para nós indígenas xakriabá 

a escola tivemos de amansar, 

pois queriam trazer um ensinamento 

com um jeito próprio de ensinar 

  

mal sabiam aqueles professores brancos 

que por mais que não sabíamos o que era um livro de papel 

para todos nós xakriabá 

nossos anciões são livros vivos 

são nossa literatura em cordel 

tivemos a necessidade de territorializar 

nosso próprio espaço na faculdade 

não somente se tratando de espaço 

mas também no jeito de aprender e repassar 

e os nossos direitos de usar e ocupar. 

 

é muito bom aprender outros conhecimentos 

dados pelos professores das faculdades 

mostrando outros tipos de ciências 

observando aquele ensinar e as realidade dos docentes 

 

um grande passo já demos 

um espaço na faculdade conquistamos 

territorializando um jeito nosso de aprender 

sem deixar passar o ensino ocidental 

pois é essas dificuldades que no dia a dia enfrentamos. 

  

com mais de 200 trabalhos que investigamos 

chegamos à conclusão que todos nós indígenas 

temos nosso próprio jeito de fazer pesquisa 



60 

 

  

 

além de pesquisarmos os livros 

A aldeia é o nosso ponto de partida. 

  

por mais que nossas mentes esteja expandidas 

nossos pés continuam firmes na aldeia 

 é buscando conhecimento dos mais velhos 

que podemos chegar vivos como a chama de uma candeia. 

  

depois de dias olhando os trabalhos 

feito por indígenas na universidade 

foi lendo os trabalhos que conheci 

as riquezas dentro das diversidades. 

  

porém mesmo com as diversidades 

 somos movidos na pesquisa pelo jeito tradicional 

que fazemos e colocamos nossos conhecimentos 

bem diferente das pesquisas ocidental 

  

procurei por palavras que tratam de matemática 

mas se você não souber primeiro entender 

não achará esses tipos de palavras 

pois a matemática mesmo 

 está no nosso jeito de viver.  

  

pra nós a matemática não é um conteúdo 

para quem não sabe e querer conhecer 

a matemática tradicional 

está no nosso jeito de fazer. 

  

quando os indígenas territorializam na universidade 

criamos nosso próprio território de lutar e para aprender 

derrubando aquele sistema imposto 

 

mostrando toda a nossa força de querer 

 assim fazendo a nossa aprendizagem tradicional prevalecer 

  

por isso é normal ver em uma pesquisa feita por indígenas 

a nossa forma tradicional e cultural de viver 

mostrando cada disciplina presente no dia a dia 

e assim é a nossa forma de ensinar e aprender. 



61 

 

  

 

 

 

VOZES DO CHÃO DA TERRA 

 

4.1. Conversa com a anciã dona Ana 

Em uma conversa com Tia Ana, aqui da aldeia Sumaré 1, 

ela me contou sobre a plantação de roça dela. 

Uma mulher de 79 anos, tem 8 filhos, Tia Ana conta que 

desde menina gostou de trabalhar, com o seu pai, ajudava ele 

serrar madeira, era o pau preto, aroeira, que era para fazer carro 

fazer engenho, e ela conta que se acostumou desde cedo a 

trabalhar, que quando se casou não foi diferente, ela cuidou 

sempre da roça, e o marido dela mexia com madeira, fazendo 

camas, serrando entre outros. desde então nunca parou de plantar 

a roça, todo ano ela tem a plantação dela. 

Ela fica responsável pela roça, ela conta que gosta de 

trabalhar sozinha, que todo ano ela planta, só chover, ela já 

começa coivarar a terra, queimar, limpar e plantar.  

 

 

 



62 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Figuras 14. Dona Ana na roça. 

Fonte: elaboração própria. 

 



63 

 

  

 

Ela disse que planta a roça não é por necessidade pois ela 

é aposentada, disse que planta porque gosta de trabalhar, que não 

gosta de ficar em casa, que todo ano gosta de comer mingau, 

milho verde assado e cozido, feijão verde, e dá para os vizinhos. 

A roça de tia Ana ela planta feijão catador, feijão de arranca, 

milho e abóbora. esse ano tia Ana abriu as covas sozinha, plantou 

6 pratos de milho, 3 pratos de feijão, e está muito feliz, porque 

Deus está mandando chuva, mais mesmo quando chove pouco, 

ela planta assim mesmo, ela fala que mesmo assim tem que 

agradecer a Deus e conformar com o tanto que ele dá, que tudo 

o que Deus faz é bom. 

Ela conta que hoje as pessoas ainda plantam suas roças, 

todo ano, mais é muito pouco em relação a antigamente, porque 

hoje os jovens não querem mais plantar, quem planta ainda é 

aqueles mais velhos, que já veio com essa tradição, e os novos 

estão largando de plantar, porque preferem comprar tudo já 

pronto. Ela fala que até quando estiver viva e aguentando a 

caminhar está plantando. 

A tia Ana fala que a plantação de roça, é uma forma de 

sobrevivência do povo Xakriabá, porque com a plantação, as 

pessoas dividem o alimento, com quem precisa, e não tem 

salário, troca as sementes com outras pessoas, e assim as pessoas 

vão sobrevivendo, ela conta que antes as pessoas sempre foi 

assim, dependia só da roça, para se alimentar. 

Ela fala que a luta dela sempre foi aqui na terra, que sempre 

lutou para alimentar seus 8 filhos, ela nunca trabalhou em outro 

serviço, para ganhar dinheiro, que tirava o sustento sempre da 

roça, trocava dias de serviços com outras pessoas, e assim ia 

sobrevivendo, que quando não estava trabalhando na roça, estava 

moendo cana, e passava mês torrando farinha, umas mulheres 

torrava de dia, e outras era de noite, ela mesmo plantava 

mandioca, ela mesmo arrancava e torrava na meia. Ela fala que 

nunca ficou parada, que sempre caçava serviço, que servia para 

ela e para os outros, e se sente muito bem assim. 

 

 



64 

 

  

 

4.2. Aprendendo com Luciana Alexandre Leite da Cruz 

A Escola Estadual Indígena Bukinuk, juntamente com as 

demais escolas Xakriabá decidiram que esta atividade seria 

entregue aos alunos mensalmente, através de material impresso 

pois nossos alunos não têm condições de acessar os pets 

enviados pelo governo por meios digitais, levando em 

consideração a evolução da Covid 19 e as orientações do 

Ministério da saúde. Depois da elaboração das atividades que são 

relacionadas com nossa convivência, por ex. Para se trabalhar 

língua portuguesa nos professores buscamos textos relacionados 

ao nosso povo, para se trabalhar ciências buscamos trabalhar 

relacionados nossas plantas medicinais e vegetação que temos 

além dos frutos do cerrado a seca etc. As atividades são 

repassadas aos supervisores para que possam assim montar um 

plano de estudo único por nível de ensino que posteriormente é 

entregue na escola para ser impressa e ficando por conta dos 

professores a responsabilidade de entregar aos alunos com todo 

o cuidado e higiene possível, com uso de máscara, luvas e álcool 

em gel. 

O conteúdo passado seria avaliado somente após o retorno 

das aulas presenciais. So que por exigência do estado em prestar 

conta das atividades que estão sendo passadas aos alunos e do 

trabalho que o do professor está executando, estamos agora 

recolhendo estas atividades para serem corrigidas e assim 

analisar o desenvolvimento de cada aluno em cada modalidade 

de ensino. Lembrando que essas aulas remotas ainda estão em 

construção. 

A direção da escola Bukinuk fala também que "a secretária 

agora está querendo que inserimos notas no diário digital, sendo 

que nunca tivemos uma capacitação para os professores nem 

supervisores indígenas para realizar esta ação. No início do ano 

foi feito um documento de lideranças, caciques e direções 

escolares para solicitar este apoio da secretaria, mas até o 

momento não recebemos retorno". 

Entrevista com a Diretora da escola Bukinuk – Luciana 

Alexandre Leite da Cruz 



65 

 

  

 

Perguntas:  

1. Quais foram as maiores dificuldades em aderir a esse 

novo formato de ensino? 

Conciliar com pais e alunos um modelo dos professores 

atender estes alunos através de um trabalho impresso, pois 

sabemos que estes alunos já estão em constante aprendizado 

diariamente com seus pais, porém a dificuldade era registrar e 

fazer a SEE entender que a aprendizagem em uma escola 

indígena é constante. 

2. Como foi a discussão para chegar ao ponto de entregar 

a apostila? 

Necessidades de um tempo diferente das escolas não 

indígenas, pois precisamos muito dialogar e nos aconselhar com 

nossos lideranças e anciões da nossa reserva, para até então 

chegar a um consenso e decidir qual melhor caminho a seguir, e 

nesta pandemia não foi diferente foi através de conversas e 

aconselhamento que decidimos registrar nosso formato de 

ensino/aprendizagem durante esta pandemia. 

3. Quais são as formas de prevenção que estão sendo 

usadas pelos professores no momento das entregas das 

apostilas? 

A forma de prevenção é a orientada pelo ministério da 

saúde, que é o uso constante de máscaras, álcool em gel e depois 

de recolhida as apostilas aguardar um curto tempo para 

manusear, além de estar sempre usando dos remédios da nossa 

medicina tradicional para nos imunizar contra o vírus da Covid 

e entre outros. 

4. Você como diretora e mãe de aluno acha que os 

estudantes estão tendo um bom aprendizado nessa nova forma 

de ensino, devido essas atividades ser relacionada com a nossa 

cultura? 

Como gestora, professora índia de uma escola indígena, 

não tenho nenhuma dúvida que nossos alunos estão em boas 

mãos daqueles que são para nós um livro aberto de 

conhecimento, nossos mais velhos. O que nossos professores 

estão fazendo é apenas orientar os alunos de como registrar estes 



66 

 

  

 

conhecimentos através de um estudo orientado, quando se pensa 

em ensino e aprendizagem indígena a riqueza está nos nossos 

mais velhos, esta convivência sem dúvida está sendo rica. 

5. Você como mãe, concordaria com as voltas das aulas 

presenciais, qual a sua opinião? 

Como mãe acredito que ainda não é hora, pois a partir 

deste retorno, vem também o acesso de outras pessoas a aldeia, 

e isso poderia ocasionar um retorno deste vírus as nossas aldeias, 

então se nosso ensino/aprendizagem é constante podemos 

esperar mais um pouco. 

4.3. Uma conversa com Célia Xakriabá no chão da aldeia 

A seguir quero apresentar uma conversa que tive com Célia Xakriabá no chão da aldeia, acredito no potencial desta entrevista e 

apresento ela por integro, dando valor a cada palavra que creio vem a responder a minha pergunta de pesquisa.  

- - - - - - - - - - - 

Início de um encontro.... o início de uma conversa... 

A população indígena do Brasil é formada por 305 povos, 

falantes de 274 línguas. Somos aproximadamente 900 mil 

pessoas, sendo 448 mil mulheres. Nós, mulheres indígenas, 

lutamos pela demarcação das terras indígenas, contra a liberação 

da mineração e do arrendamento dos nossos territórios, contra a 

tentativa de flexibilizar o licenciamento ambiental, contra o 

financiamento do armamento no campo, enfrentamos o 

desmonte das políticas indigenista e ambiental. 

Somos muitas, somos múltiplas, somos mulheres cacicas, 

parteiras, benzedeiras, pajés agricultoras, professoras, 

advogadas, enfermeiras e médicas nas múltiplas ciências do 

território e da universidade. 



67 

 

  

 

Somos antropólogas, deputadas e psicólogas. Somos 

muitos transitando do chão da aldeia para o chão do mundo. 

Mulheres terra, mulheres água, mulheres biomas, mulheres 

espiritualidade, mulheres arvores, mulheres raízes, mulheres 

sementes e não somente mulher, guerreiras da ancestralidade. 

Nós, mulheres indígenas, também somos a Terra pois a 

terra se faz em nós. Pela força do canto, nos conectamos por 

todos os cantos, onde se fazem presentes os encantos, que são 

nossos ancestrais A terra é irmã, é filha é tia é mãe é avó é útero 

é alimento é a cura do mundo. Como calar diante de um ataque?  

Diante de Genocídio que faz a Terra gritar mesmo quando 

estamos em silencio? Porque a Terra tem muitos filhos e uma 

mãe chora quando vê, quando sente que a vida que gerou, hoje é 

ameaçada. Mas ainda existe a chance de mudar isso, porque nós 

somos a cura da terra.  

Estamos atuando não somente no enfrentamento a Covid -

19, mas na linha de defesa do “Covid sistemático do Governo 

Federal” e de seus ataques permanentes aos direitos indígenas. 

Como desdobramento, notou-se a necessidade de avançar ainda 

mais, fortalecer nossas capacidades organizacionais, como vias 

de oficializar essa articulação da ANMIGA incluindo o 

planejamento estratégico e o funcionamento de nossas redes. 

Diante da pandemia, criamos espaços de conexão para 

fortalecer a potência da articulação de mulheres indígenas, 

retomando valores e memórias matriarcais para avançar em 

pleitos sociais relacionados aos nossos territórios enfrentando as 

tentativas de extermínio dos povos indígenas, as tentativas de 

invasão e de exploração genocida dos territórios – ações que têm 

se aprofundado no contexto da pandemia. 

Dessa forma, conseguimos também fortalecer o 

movimento indígena, agregando conhecimentos de gênero e 

geracionais. 

Nossas lideranças estão em permanente processo de luta 

em defesa de direitos para a garantia da nossa existência, que são 

nossos corpos, espíritos e territórios. Reunidos no XV 

acampamento Terra livre, em abril de 2019, construímos um 

espaço orgânico de atuação. Levamos pautas importantes para o 

centro do debate da mobilização que resultou na primeira 

Marcha Das Mulheres Indígenas com   a união de 2500 mulheres 



68 

 

  

 

de 130 povos, em Brasília, no dia internacional dos povos 

indígenas, em 9 de agosto daquele ano. 

A marcha com o tema “Território nosso corpo, nosso 

espírito" foi pensada desde 2015 como um processo de formação 

e de fortalecimento com sustentada ação de articulação com 

diversos movimentos. Após um ano da 1ª marcha das mulheres 

indígenas, nós mulheres indígenas de todo o Brasil realizamos 

uma mobilização histórica!  

Diante do agravamento das violências aos povos indígenas 

durante a pandemia da Covid-19 nós decidimos demarcar as 

telas e realizar a maior mobilização de mulheres indígenas nas 

redes virtuais. Assim, nos dias 7 e 8 de agosto, acontecia a nossa 

grande assembleia online com o tema “o sagrado da existência e 

a cura da terra”. 

- - - - - - - - - - - - 

 

Entrevista com Célia Xakriabá para uma pesquisadora indígena Xakriabá 

Data: 02-02-2022 

1. Quem é Célia Xakriabá, suas origens sua história de vida, sua família, como Célia se insere no mundo acadêmico porque, 

e para que?  

 

Eu sempre falo que eu sou Célia, mas quando a gente fala 

que e Xakriabá a gente não é sozinha, a gente se transforma em 

muitos, é tanto e que eu não sei se você viu essa experiência, 

quando a gente vai fazer um memorial, ai fala conta a sua 

história, ai de repente você está contando a história de sua mãe 

de seu avô, do seu filho é as pessoas, não conta a sua história, 

mais e porque nenhuma história ela e sozinha solitária ela e igual 



69 

 

  

 

uma árvore que dá frutos, sempre vai se ramificando e sempre 

vai puxando outras. 

         Então para mim assim, Célia começa na verdade quando 

nossos avôs já estava aqui, e nessa construção de povo mesmo, 

é principalmente nesse lugar assim mais da luta, eu me fiz muito 

nesse processo de educação. Em 1996 quando os primeiros 

professores assumiram aqui as salas de aula, e aí hoje quando 

nesse processo depois de mais de 30 anos as pessoas me 

perguntam, há mais você fez parte dessa primeira turma de 

professores?  Eu sempre falo que eu tive a maior sorte de ser 

fruto desses professores e de ninguém ensinar para nós que quem 

descobriu o Brasil foi Pedro Alvares Cabral, porque antes disso 

nossos pais contava que, por exemplo, tinha que cantar o hino 

todo dia na escola quando eles estudavam, é continuava dando 

aquela resposta pronta nos livros, que  vinha as resposta em 

vermelho, eu tinha curiosidade pra saber o que tinha dentro 

daquele livro, é na verdade a gente percebe que muito mais 

importante do que as resposta, são as perguntas que a gente vai 

construindo também coletivamente. 

         E quando nós construímos perguntas coletivas nós também 

vamos se transformando  nesse processo das resposta, e ai meu 

bisavô na verdade foi um dos primeiros leitores de cartas aqui no 

território Manuelzão, e era uma referência, porque  naquela 

época ler carta não era  pensando há vou ser professor e 

pedagogia não, nem sabia disso nem para que era isso, e todo 

mundo ficava surpreso como é que ele aprendeu ler carta se 

naquela época ele e Eitor, lá do Sumaré que era referência 

também, era os dois que lia cartas e ai sempre chegava 

documentos e falava assim, por exemplo se chegasse documento 

falando: foi dado a favorável território Xakriabá. Mas se fosse 

uma outra pessoa de fora que lesse e tivesse interesse ele podia 

mentir e falar assim: ô diz que não deu direito ao povo Xakriabá 

não. Então, aquela mentira virava uma verdade, e por isso foi 

muito importante o processo, e junto com os liderança da época 

e aí tinha esse lugar da confiança e aí principalmente nessa 

transformação do que é a educação do que é a escola hoje. 

           A gente vê as escolas construídas, mas antes de uma 

escola construída com alicerce, a primeira escola que foi 

construída aqui foi com a luta, e foi pensando na garantia do 



70 

 

  

 

território porque não existe escola e educação se não tem lugar 

para colocar a escola, até falo que as escolas são as próprias 

pessoas, esses dias me pergunto, qual a nossa identidade na 

ciência? Eu falo que a nossa identidade na ciência está na terra, 

está no urucum, está no jenipapo, está no maraca, porque mesmo 

antes de nos ir para a escola, eu lembro que antes parece que 

ouve um processo de transformação muito rápido, e os pais da 

gente primeiro antes de levar para a escola levava era para a roça 

pelo menos para fechar uma cova e depois muito rápido, a gente 

percebe que parece que ficou distante esse lugar de plantar como 

se talvez não fosse um lugar de conhecimento.  

Mas nós também estamos retomando esse lugar da 

importância, porque eu lembro que nós entramos na escola e, 

pergunto para nós, o que nos queria ser quando crescer? E um 

tanto de gente falo que queria ser médico, advogado aí quando 

me perguntaram, eu falei que queria ser professora, porque eu 

pensei que era fácil, mas eu sempre fui professora de cultura, eu 

nunca fui professora de disciplina, mesmo tendo a formação de 

ciência sociais. Quando perguntaram para tio Valdim ele falou 

assim, que queria uma enxada bem amolada para plantar para 

esse bando de doutor, então a gente escuta os pais os avôs da 

gente falar, estuda meu filho que o conhecimento e uma coisa 

que ninguém tira. É vô falava assim inteligência todo mundo 

pode adquirir na escola na universidade mais a sabedoria não, os 

mais velhos não foram na universidade, mas agora eles são a 

universidade, eles são a escola. 

      Então como que nessa nossa geração retomar esse valor 

também, e de poder formar mais sem perder de vista também que 

é importante, quando tem a oportunidade de plantar de produzir 

alimento, e de fazer a horta mesmo que a gente sabe que tem uma 

dificuldade muito grande por conta da mudança da chuva mais o 

quanto que esse vínculo com o território e o que faz a identidade, 

e a identidade que faz o nosso lugar de ser educação diferenciada 

então eu não entendo, Célia  sozinha, eu entendo Célia que  

nasceu  nesse lugar da luta, entendo que a gente também tá 

abrindo caminho para outros jovens que estão chegando, e 

principalmente porque está na universidade e lutar com borduna 

do pensamento. 

 



71 

 

  

 

2. De onde surgiu a vontade de ser e viver na luta? 

Eu sempre falo assim, seu Valdemar falou uma coisa que 

quando a gente nasce indígena a gente só tem duas escolhas: ou 

a gente vai para luta ou a luta vem até agente. Têm gente que 

pensa que não tá indo na luta mais de certa maneira, qual o 

enfrentamento que você tá fazendo na sua casa ou no território 

no dia a dia? mesmo quando surge as dificuldades, de certa 

maneira está fazendo algum movimento na luta, e quando eu 

perguntei bastante tempo pra algumas mulheres, qual foi a 

contribuição delas na luta, elas falava não foi muito não minha 

filha, meu marido era liderança eu tinha só abrir grande braçada 

de roça, principalmente as que eram mulher de liderança, e ai eu 

perguntei pra dona Nena que teve o companheiro morto na época 

de Rosalino, perguntei pra dona Niza é a última delas respondeu 

assim que, além de abrir grandes braçadas de roça elas também 

tinha que sustentar os filhos e a cultura, e eu achei muito forte 

isso, ai me despertou bastante por conta dessa ausência na 

história. 

Eu sempre ouvia falar assim da luta, vários lugares, 

pontos de luta sempre foi bem violento na época da chacina, e ai 

tia Fortina que também sempre falava da presença delas como é 

que foi, mais ninguém falava assim da presença das mulheres, 

quando veio os primeiros professores indígenas veio uma 

quantidade de mulher muito grande também, ai depois  bem mais 

recente Diana ali da prata, mais ai eu ficava pensando por 

exemplo, quando escutava tio Inês contando história de parteira 

sempre o que encantava mesmo era escutar coisas que estava 

fora da escola, porque eu penso que a educação diferenciada não 

e sair capturando as coisas pra dentro da escola, mais a escola se 

deslocar até esses lugares. 

E ai quando tinha uns 12 pra 13 anos um dos primeiros 

cursos que eu fiz, que pai  coloco pra mim fazer junto com 

comadre Cida foi da articulação pacari de plantas medicinais, era 

ele que estava fazendo ai ele não pode ir, ai eu fui até concluir, 

ai depois teve uma audiência pública bem importante, as 

liderança me chamo para ir com eles, ai eu falei gente mais esse 

povo é sem juízo eu sou quase uma criança 13 anos, ai lá pego 

me pediu pra mim falar uma fala, já era no meio dos deputados 

gente era a primeira vez que eu estava saindo assim, e eu falava 



72 

 

  

 

gente como assim o povo confiando assim, e ai parece que foi 

tão rápido eu me senti tão desafiada, e tinha vez que as liderança 

falava assim: você vai chegar longe. Eu já ria assim mesmo, e 

um dia eles até reclamo, cê está rindo você não está acreditando 

no que nós estamos falando. Por exemplo, se Valdemar sempre 

me falo e é incrível que a sabedoria deles olhar assim, para um 

jovem e eles fazem isso com outros jovens também, fala esse 

jovem eles vão adiante, e não é um lugar que a gente quer, porque 

se fosse perguntar se eu queria sim está nesse lugar, são muitas 

renúncias é muita solidão também. As pessoas na  maioria das 

vezes constroem um imaginário, até de preconceito, como se 

fosse um lugar de conforto, mas para mim não é conforto a 

solidão de estar fora de casa, até porque eu nunca tinha estudado 

fora do território Xakriabá, porque na 5º série foi uma luta das 

liderança pra ter a 5º série, então quando teve a 5º série eu fazia 

parte dessa primeira turma também, não tinha 8º série  quando 

nós formou  na 8º série em 2004 a primeira formatura, parece 

que era uma festona  de tanta alegria é como se já tivesse ensino 

superior naquela época, e ai não tinha ensino médio e foi quando 

nós formou no ensino médio a primeira turma em 2007. 

    E aí daí para cá todo esse processo de conquista nunca foi 

dado, e aí quando fala desse lugar de estar na universidade, a 

gente que vai chegando primeiro é mais difícil abrir, porque é 

como chegar num lugar que não tem estrada, tem que abrir um 

carrerim, ce não abre como a máquina saindo abrindo a largada. 

As pessoas que vão vindo depois que vai alargando e vai 

plantando também nessa estrada para não ser uma estrada 

desmatada porque não é só para passar, tem que passar e 

construir dentro desse caminhar, é aí para mim sempre foi muito 

de construção coletiva. Quem me conhece sabe eu nem sabia 

escrever assim igual se faz na academia, me conheci um 

pouquinho na graduação mas ainda assim para mim era um 

desafio muito grande, toda vez que a gente falava na oralidade 

parecia como se a gente não quisesse escrever porque era mais 

difícil, mas na verdade não é sobre isso, no mestrado foi quando 

eu me conheci mesmo na escrita e provoquei a escrita que e 

possível escrever trazendo a força da oralidade, só que tem coisa 

que dá para guardar na escrita, um pouco do conhecimento sim 

mais a força da palavra e o sentimento da palrava não é ai por 

isso que é muito importante mesmo. 



73 

 

  

 

       Nossos avôs não sabendo escrever no caderno mesmo não 

sabendo ler o livro, eles sabem ler a vida, eles sabem ler o 

território, eles sabem ler o tempo. Eu um dia falei para meu avô 

acho que não vai chover não está muito calor, e eu via que na 

previsão do tempo que vai chover só para o mês que vem, a Vô 

falo: São João floro cedo esses Passarim está cantando, acho que 

daqui para dois dias chove. E eu olhando a previsão do tempo 

nunca desacreditei, mas como que eles conseguem ler o território 

né, e para mim é muito importante e essa escolha não e minha, 

eu até falava assim, eu mais do que as minhas irmãs sempre 

pensei em casar cedo ter filhos, e sempre ficava adiando porque 

embora não seja mãe de filho gerado no útero do corpo hoje eu 

me sinto mãe gerada com filho e fruto da luta, mais de fato a 

gente faz muitas renúncias para fazer a luta coletiva. 

3. Você acha que sua mãe e seu pai fazem parte dessa luta? 

Com certeza, eu só existo por causa dessa construção, 

mãe fala assim né, que ela sente muita saudade e aí pai fala 

assim, não mais a gente que trouxe ela para luta, aí mãe fala 

assim: há mais não tem um tempo determinado não já está na 

hora de voltar. Mesmo que é importante a luta mãe sente desde 

esse lugar do afeto dentro da família, pois até o ensino médio eu 

nunca tinha saído para fora do território nem pra estudar em 

Missões no que eu estava dizendo, é quando nós passamos em 

2009 no primeiro processo seletivo da graduação na faculdade 

de educação no FIEI, e ai passo eu o Edgar e Simone é o povo 

achava que nós estava feliz, mais eu fiquei foi triste porque era 

muito desafio e na época pai estava afastado, porque ele tinha 

concorrido a eleição e ai eu lembro que eu até falei assim pra 

mãe, se ela ia dar dinheiro para nós ir, ela falo que não tinha. Eu 

falei: mãe, mas eu nunca pedi nada, eu nunca estudei em 

nenhuma cidade é a primeira vez que eu peço a senhora não me 

dá, e aí foi bem duro para mim. Edgar falo assim, mas a senhora 

está falando que não tem imagina ela ouvindo isso, aí ela não deu 

dinheiro mais fez aquele tanto de farofa, fez um tanto de bolo, aí 

eu lembro que parou lá em Mirabela o povo falo assim, vocês 

não vai parar comer não, a maioria era professor, não nós está 

com a barriga cheia não, era porque não tinha. 



74 

 

  

 

        Em Belo Horizonte foi uma peleja assim, não tinha bolsa, 

não tinha nada, isso de abrir a picada, abrir a picada as 

ferramenta sempre são mais dura porque já que não tem esse 

trator se tem que abrir com a mão isso sempre vai deixar calo vai 

deixar cicatriz vai deixar dolorido assim, quem ver o caminho 

aberto não reflete quem ver primeiro por exemplo assim, por isso 

que é importante agente não perde de vista todos os nossos 

antepassados  que veio primeiro as letas não foi exatamente pela 

caneta mais foi pela caneta que estava matando, exatamente 

nessa questão de direito, sempre a caneta foi responsável por 

matar muitos de nós, o que matou Rosalino foi arma de fogo 

mais hoje também a caneta tem matado muitos de nós e ai pra 

mim tanto pai como mãe, minhas irmãs me ajuda bastante  nesse 

processo porque  se a gente não tivesse o apoio da família  

dificilmente você conseguiria estar nesse lugar é claro que existe 

a saudade igual eu falo assim, esse povoado e solidão a gente 

está o mesmo tempo cheio de gente quando eu estou por exemplo 

em Belo Horizonte. 

E essa experiência que a universidade que eu era a 

primeira mulher indígena estar no doutorado, mais ao mesmo 

tempo estar povoada solidão porque  se pode olhar assim e dizer 

gente eu tô aqui nessa cidade se eu for na rodoviária não vai ter 

indígena, se eu for agora na UFMG nesse horário se não for os 

meninos do curso que a gente sabe que hoje tem,  que tem dois 

na enfermagem não tem indígena, então o processo  de muitas 

ausências ai eu falo assim, as pessoas fala muito de racismo da 

presença, mais  o racismo da presença que é quando nós está lá 

é as pessoas pensam que nós nem existe  ainda vai pergunta se 

nós e de verdade então é bem importante .

. 

4. Célia, quem é sua inspiração para você nunca desistir de estar à frente da luta do nosso povo? 

 



75 

 

  

 

 Na verdade é o povo em si né, porque quando a gente vê 

esse retrocesso de direito várias vezes eu já falei gente embora 

eu seja nova todo mundo até que me vê fala assim que eu pareço 

ser uma jovem com alma de velho, eu não tenho problema 

nenhum com isso , que assim as vezes as pessoas não gosta de 

envelhecer né, mais pra mim envelhecer não é esconder os traços 

da história da noite mal dormida, envelhecer também é 

principalmente sinal de sabedoria, e  essa escola que eu 

frequento não foi só escola aqui onde é organizada por série , que 

é organizada por concluir um ciclo do ensino médio, mais eu falo 

que minha primeira escola foi, e sempre continuará sendo a luta, 

porque pra mim não tem processo de luta que não gera 

conhecimento , eu até falo que a luta é o quarto poder , então pra 

mim a maior inspiração é o povo as lideranças que já se foram 

que tinha muito menos condições para enfrentamento e porque a 

gente fica falando é a história, quem é que vai fazer história, na 

verdade todo mundo faz história. 

     História não é somente o que vai ser contado amanhã, a 

história é o que está fazendo hoje, e a gente precisa saber o que 

nós estamos fazendo hoje para luta, amanhã não vai ser mais a 

gente, mais é importante a gente refletir então , assumir esse 

compromisso na luta, não é somente um ato de coragem , mais é 

um ato também de responsabilidade com aqueles que já se 

foram, um compromisso de hoje porque certamente esse 

compromisso vai ser passado pros que vão vim amanhã. 

 Então pra mim assim, a inspiração além de ser o povo, mais é 

principalmente que esse lugar das mulheres embora elas nunca 

colocaram no lugar de evidencia as parteiras, benzedeiras, pra 

mim foi assim um discurso mais bonito, cada hora que eu escuto, 

olho pra elas, parece que não é nada assim sabe, elas conta ah, 

minha fia não sei nada não, mais é isso, isso, e de repente a gente 

ver que o livro é mais pobre do que a sabedoria que elas tem, 

porque a sabedoria mora dentro delas, eu falo assim que essas 

mulheres como se fosse ciençosa,  que a gente fala a senhora faz 

ciência, elas fala que não ne , mais elas fala  assim aquela pessoa 

é ciençosa, é porque tem sabedoria, e de onde vem essa 

sabedoria? Eu falo que vem desde quando elas nasce já, então 

por isso que é importante reconhecer outros lugares também 

onde tem sabedoria, que não está no livro mais que está dentro 

das pessoas. 



76 

 

  

 

5. Célia, você por ser mulher já se sentiu intimidada por estar à frente das lutas? 

 Ha um desafio bem grande assim, e nos últimos tempos , 

principalmente nas lutas mais externas, foram muitas 

perseguições assim mais se for parar pra pensar assim se eu já 

tive medo, eu falo que a luta é tão grande que entre ter medo e 

ter coragem eu nem tenho tempo de ter medo , entre ter medo e 

continuar fazendo luta eu não tenho tempo de ter medo, entre ter 

medo e achar também a alegria, afeto na luta, eu falo que prefiro 

achar alegria, até porque nesse processo da gente sair esta muito 

fora de casa , mais sou uma pessoa  que transita muito, vou mais 

sem perder de vista o voltar também, regressar, mais ao mesmo 

tempo assim nesse lugar eu falo que a gente constrói muitos 

lugares assim de saudades, solidão , mais o quanto que o afeto 

de outros parentes também, a gente vai construindo outras 

irmandades, mais nós  tivemos momentos muitos duros , mais 

tudo nos últimos quatro anos, mais não somente nos últimos 

quatros anos mais de intimidação mais direta assim mesmo 

ameaçando e falando que se nós continuasse na luta tivesse a 

frente da luta é como se tivesse ter um apagamento assim , mais 

nós entende que, eu falo direto assim que nós já decidiu que se 

for pra  morrer, que seja na luta porque as pessoas que permanece 

em silencio ela morre duas vezes porque morre a palavra, morre 

o povo e o direito também de reagir. 

     Então pra mim assim e embora seja um desafio, mais eu 

acredito muito que essa força  de povo, essa energia de povo, 

essa questão da espiritualidade , é uma das principais 

ferramentas é a nossa arma porque enquanto eles projeta bala de 

fogo, violência e intimidação, nós projetamos esse projeto da 

vida que é o direito , principalmente que é o direito territorial, e 

eu sempre digo que não lutar com a arma do inimigo não 

significa que nós estamos desarmados, nós lutamos com a 

sabedoria, nós lutamos em Brasília, ninguém ver nós levando 

uma arma dessa, nós levamos a força da coletividade, então 

acredito muito nesse projeto coletivo , e quando a gente esta 

junto , acho que nenhuma bala consegue matar nossa voz, muitos 

morreram assim, mais a voz ela não morre, ela pode envelhecer 

mais ela não morre. 



77 

 

  

 

6. Qual é a relação entre as mulheres e a natureza, você fala muito dessa relação da mulher com a natureza, como é essa 

relação? 

Quando eu falo isso não é porque eu fico pensando ah é como se 

fosse, mais é porque realmente eu acredito assim , até que 

quando eu falo do território e que as pessoas fala assim, ah o 

território fica as margens do Rio São Francisco e é uma ausência 

assim que parece que a gente vai acostumando com essa ausência  

mais quando você ver assim que não tem agua na nossa casa, 

quando você ver que seu neto pode ser que no futuro bem 

próximo que pode ser de cinco anos, não vai ter agua pra beber 

as pessoas vão passar até sede , é igual quando fala assim tem 

fome as pessoas tem diversas fomes assim, mais ter sede diz 

assim que é uma coisa tão injustas quando nós o rio é 

ancestralmente é direito do Xakriabá e ai eu falo que eu comparo 

a ausência do Rio São Francisco como uma mãe e  que o filho 

que é tirado, e arrancado o direito de amamentar né. A gente 

pode crescer né, mas cresce com trauma porque um filho que não 

amamenta no peito da mão, outro alimenta no leite que não é 

materno ele não vai ter a mesma substância, não vai ter a mesma 

sustentação. 

         E eu falo que se a terra é mãe, a terra é mulher eu falo que 

o Rio também ele é um pai, mais eu considero o rio como se 

fosse um peito coletivo da humanidade porque todo mundo 

precisa ser alimentado enquanto viver por esse leite materno que 

é a agua né, e ai pra mim muito importante pensar essa relação 

da terra com a natureza, como mulher porque pra nós povos 

indígenas é bem recente essa palavra meio ambiente , as pessoas 

mais velhas por exemplo não fala meio ambiente , é   na  verdade 

é o nosso território, o povo  fala assim é o território, é a chapada 

é o cerrado, é a caatinga, é ali na mata seca, por que a terra ela é 

tudo isso , fala que a terra da de comer , da  de beber , a terra tem 

remédio , a terra ela cura , então a terra ela é tudo isso, e pra nós 

não é meio ambiente não é metade do meio ambiente, a terra e o 

território é a totalidade da vida, e ai pra nossa identidade 

indígena não é a terra e nós, somos nós e a terra, porque se a terra 

fica doente, certamente nós também vamos ficar doente. 



78 

 

  

 

    Aqui o Xakriabá não tem tanto esse impacto de diretamente 

de envenenamento da terra mais em outros territórios por 

exemplo no mato grosso do sul , as mães elas perde o filho  ainda 

quando está gerando no útero porque as crianças são 

envenenadas, já estão envenenada o útero ,  e ai tem uma 

yanomami falou que não quer mais ter filho porque o nosso 

sangue esta doente o   sangue esta contaminado, então se a terra 

que cura, a terra que tem remédio ela adoece , lógico que nós vai 

adoecer , se a terra não produz mais , claro que o corpo da mulher 

também vai ficar doente , por isso que eu falo quando ataca a 

terra ataca o útero das mulheres indígenas , se a terra adoece , 

daqui uns dias as pessoas não vai mais poder ter mais filhos 

porque igual eu falo se a terra é a própria cura, é a mais poderosa 

, nesse sentido não é a gente, a terra não vai morrer , por mais 

que a gente mata a vida dela, mais ela não vai acabar, o mundo 

não vai acabar, é  as pessoas que estão acabando com o mundo , 

então não é exatamente a terra  que precisa de nós, é a gente que 

precisa da terra, por isso  que nós precisamos cuidar dela e 

principalmente grande parte da humanidade precisa 

urgentemente retomar essa relação com o território porque eles 

não enxerga a terra como parente né, parece que a terra é só um 

lugar para plantar, para exportar e como se fosse uma coisa morta 

né, e como se não fosse um lugar da vida.  

       Principalmente em relação com os artesanatos que fala 

muito isso,   tem o tempo que o barro germina,  o barro precisa 

brotar, por exemplo quando é, aqui na casa da medicina, aqui as 

mulheres pegava sempre a argila pra colocar no útero né, que é 

bem bom pra cisto, e como que a terra tem essa capacidade de 

curar, por isso que eu falo a terra é remédio , então o que a terra 

não cura, então a humanidade por si só já não vai mais poder 

curar também, então essa relação , da mulher, da natureza, é 

porque cada lugar assim ponto da natureza, na verdade é um 

ponto de nosso modo de pensar, não desistir, até Kanatyo que até 

a arvore é parente assim que tem uma relação, cada pessoa tem 

uma relação por exemplo com a fruta , com uma, mesmo uma 

planta, com uma rosa, tem um apego com essa rosa, e parece que 

ela sente ne especialmente que tem flor né, eu lembro que as que 

tem flor,  se a gente estiver triste cai as pétalas tudinho , porque 

também tem sentimento, mais as pessoas não pensa assim não , 

porque se a gente machucou aqui, ou se esta frio, eu vou vestir 



79 

 

  

 

blusa, mais as pessoas arranca tudinho lá da terra, e não pergunta 

se ela esta sentindo dor se esta com frio  então é os nossos 

antepassados esse lugar da nossa cultura indígena é essa relação 

que tem de ter história tudo que veio antes foi uma aculturação 

de uma adoecimento mais que não faz parte do nosso modo de 

ser. 

7. Você hoje se sente realizada com aquele desejo de ser quando era criança? 

Quando eu era criança, eu falava que queria ser professora, eu 

fui professora, depois fui muito assim apegada a cultura, apegada 

aqui ao território também, nunca me imaginei sair para enfrentar 

uma universidade e eu sempre, era engraçado era isso ne, que eu 

falo que adiar de ter filho, e um dos desejos acho que eu ia ser a 

primeira a casar, ter filhos e ai fui adiando, mais também hoje eu 

não sofro com isso, porque eu acredito que existe vários lugares 

pra gente  construir felicidades, e eu vejo a felicidade nos 

lugares, eu vejo a felicidade na minha família , eu vejo a 

felicidade quando eu posso ajudar outra pessoa, eu vejo a 

felicidade quando eu vejo os primeiro meninos formando em 

odontologia e que eu posso contribuir de alguma forma, orientar, 

o que seja na mínima coisa, eu vejo felicidades em muitos 

lugares, e pra mim a felicidade o desejo não é uma coisa pra 

acontecer, você realizar só amanhã, a felicidade precisa ser 

considerada hoje , porque senão a gente só vai e, tendo anseio e 

a gente não vive o hoje, e eu falo que não existe futuro sem 

futuro, então a felicidade é o que a gente esta plantando agora 

também. 

         A semente que a gente esta plantando agora, é, tem muitas 

coisas assim que eu gostaria de realizar ainda , mais eu acredito 

que eu falo que gosto de passear pela vida, então pra mim tudo 

tem um tempo certo também , porque a gente vive num momento 

de muito aceleramento do tempo ne, tudo parece que é uma coisa 

contra o tempo, você esta apressada pra ir pra escola, você está 

apressada pra ir pra tal lugar, e eu lembro de pai falando que pra 

ele ter o primeiro relógio dele, ele teve de fazer dois mil Adobe, 

pra levantar bem essa casa ai, ai depois que ele possuiu o 

primeiro relógio ai perdeu o tempo, então se a gente perguntar 

na universidade quantas pessoas tem relógios , todo mundo tem 



80 

 

  

 

relógio, mais quanto as pessoas tem tempo, então acho que um 

dos meus maior anseio na verdade com toda certeza é a retomada 

do tempo, ter mais tempo pra gente, ter mais tempo para as coisas 

que a gente gosta de fazer , e que um dia a luta não seja tão 

agressiva que a gente possa viver e não falar de sobrevivência, 

porque sobreviver parece ser um jeito tão mesquinho de viver 

com mais dignidade, e eu quero ter tempo, uma das coisas que 

eu mais gosto de fazer, por exemplo, é pintar vestido. 

        Um dos meus maior sonho na verdade é seria fazer um 

momento mais coletivo, de cooperativa de mulheres, meninas 

Xakriabá que tem interesse de fazer corte de costura, mais de um 

jeito mais estruturado, e pensar assim até que as meninas aqui 

casa demais, eu falei assim se eu chegasse casar , eu ia fazer meu 

vestido , então assim é retomar esses lugares assim da nossa 

potência e da nossa boniteza porque na luta e dentro do território 

Xakriabá tem muitas outras bonitezas, e alguma nós precisa 

retomar. 

8.  Aqui no Xakriabá, o que você acha sobre as participações das mulheres na luta?

Avançou muito, assim na verdade , eu não vejo muito assim 

falar, ah não existia e agora esta tendo, assim como eu relembro, 

só pra retomar relembro de dona Elisa, dona Nena contando, 

mais tem muitas outras mulheres é  a companheira  de Zé de Bem 

Vindo, Vilma, muitas outras a gente precisa começar a escutar 

as nossas avós e entender que cada uma delas tem um lugar de 

sabedoria, cada uma delas teve uma contribuição na luta, então 

a gente percebe assim que hoje tem uma evidencia maior, com 

dez escolas a maioria são diretoras, a maioria das mulheres estão 

na universidades, e são mulheres também , a maioria das 

mulheres que concluíram o ensino médio também , a maioria dos 

povos que  constrói, e também conclui ensino médio são 

mulheres mais que homem, já foi feito pesquisa em 2007, isso 

tem haver também com a quantidade de migração de jovens que 

tinha de sair pra trabalhar. 

      Mais eu acredito bastante assim nesse lugar da mulher, e no 

último final de semana também até estava vendo, eu sei que aqui 

no Xakriabá tinha até pouco tempo vinte e dois times de 



81 

 

  

 

mulheres e a gente percebe a potência das mulheres assim em 

vários lugar, os homens jogam bolas , mais vou te falar as 

mulheres são melhores que os homens , e é muito mais animados 

, porque o povo para pra ver o jogo das mulheres , então assim , 

é esta conquistando junto com a juventude um lugar de muito 

respeito assim, só que a luta tanto das mulheres indígenas no 

território Xakriabá é a gente tem lugar bem diferentes, e isso já 

é cultural, quando a gente chega num lugar , por exemplo aqui 

esta os homens, aqui esta as mulheres , já é uma coisa da cultura 

, isso não é dizer ah é porque esta desrespeitando não é , é porque 

a gente já sabe o nosso lugar , é a luta das mulheres em geral e 

aqui no Xakriabá tem muito isso também , é, não é separada dos 

homens , é exatamente a convivência é o respeito com nossos 

avós com as pessoas mais velhas. 

      Então assim eu acredito muito que ao mesmo tempo que tem 

essa diferença mais as mulheres estão conseguindo também 

ganhar respeito , conquistando respeito, não é ganhar , conquistar 

respeito, principalmente também dentro dos grupos das 

lideranças, no trabalho coletivo, na educação , na saúde em 

vários lugares , quem são as primeiras advogadas aqui, são 

olhares, que vão ser mulheres ne , porque esta em formação 

ainda, mais provavelmente vão ser mulheres e isso é muito 

importante porque é um sonho do povo Xakriabá , não é um 

sonho individual nosso né, é um sonho do povo Xakriabá, 

parecia ser tão distante a vinte anos atrás , eu , hoje a gente 

percebe essa autonomia, o território Xakriabá , muita gente olha 

assim , olha, pensa que é pobre, mais na verdade o território 

Xakriabá tem muitas riquezas , e uma das maiores riquezas  são 

as pessoas. 

 

9. Desde sua concepção qual é o papel das mulheres Xakriabá indígena na sobrevivência cultural?

 É muito isso, acho que uma coisa vai juntando com a 

outra, mais acho que retoma bastante é o caso que eu contei de 

dona Rosa de dona Elisa, porque quando elas falou assim, ah não 

eu não faço muita coisa não, tenho de abrir grande braçada de 



82 

 

  

 

roça, pra da de comer meus filhos , e ai eu falo que aquela mão 

de pilão não é só pra pisar é, a comida pra da de comer aos filhos 

, aquela mão de pilão, também era um pilar da cultura , então 

acredito muito que as mulheres foram e continua sendo 

importante pilar da cultura , tanto é que, no mestrado quando eu 

fiz a oficina reativadora de memória, e várias mulheres juntaram 

ali falavam ah você lembra que antigamente , bem antigamente, 

a última vez que nós viu fazendo essa pratica foi na década de 

60 que as mulheres tingiam as roupas dentro da lama preta, no 

barro deixava curtir por isso chama barreiro na verdade e elas 

retomando tudo isso e ai uma falou, que eu não sabia não , ai foi 

contando, contando, ai de repente , ah não eu sabia é porque 

estava aqui dormindo ne, então o  conhecimento da história ela 

não morre ela esta, ela dorme ne, esta adormecida em algum 

lugar. 

       Então vejo a contribuição das  mulheres  nesse reativar 

mesmo da memória, que eu falo que é da narrativa nativa, da 

reativa ativa, a gente continuar contando hoje  , porque do nada 

assim, a mãe da gente contam causo ne e  a gente para pra escutar 

e ai pra mim quando  eu lembro também de tia Fortina , um dia 

perguntei pra ela, o tia porque que  alguma semente lá não acho 

lá no banco de semente, quando estava naquele momento do 

fortalecimento da semente, que a gente ia lá tinha uma 

diversidade de milho bem grande, de feijão , ai ela falou assim 

que porque a semente só tem sentido mesmo porque é trocando 

a semente com comadre , com a outra, entre a vizinha, a outra , 

é a semente que é de rama né, eu falo assim que é a semente , é 

interessante porque é semente de rama, porque as mulheres 

ramificam também , eu falo que elas são guardiã das semente 

como as sorte das biodiversidades ne , e eu falei mais como é 

que guarda tia, porque lá no banco de semente se guarda assim 

desse jeito pra não perder, pra manter e não molhar, ela falou ah 

não tem segredo não é só colocar assim a semente de melão 

assim na casa de barro , porque é fresco ne ai eu falei ei tia como 

que é que planta antigamente essa semente de rama e ela falou  

então vem plantar mais eu, aqui eu te ensino, então não tem 

melhor jeito de ensinar do que colocando a mão na terra também. 

        Então por isso que pra mim é bem importante fazer essa 

escuta ne a gente pensa que a gente aprende quando esta falando, 

Vô fala  assim  que lugar onde ele aprendeu , ele nem falava 



83 

 

  

 

muito, ele assuntava, então fazer essas escutas, trazer o 

conhecimento das mulheres, tia Inês fala muito do resguardo das 

mulheres ne também ai ela falou, mais é verdade isso ai ela falou, 

é que você não vai sentir não é hoje não é amanhã , depois de 

tudo isso , realmente é um conhecimento bem importante de que 

a gente hoje sente todos os sinais de como que é essa questão do 

resguardo também , então as mulheres muito importante nessa 

sabedoria cuidar da outra, no cuidar do corpo, no cuidar da 

gestação, as parteiras elas tem um trabalho incrível que elas não 

são somente ali no parto mais elas cuidam principalmente pós 

parto, do corpo e da cabeça da mulher, que disse que fica muito 

fina né. 

 

10. No dia a dia vida nas aldeias de nosso povo será que poderíamos falar que há uma divisão naquilo que seria o papel social 

do homem Xakriabá e da mulher Xakriabá? 

       Acho que é muito mais do que papel social , é papel cultural 

né, porque é igual eu falei assim é, faz parte da cultura mais ao 

mesmo tempo nós temos refletido bastante isso que também, se 

for falar de qualquer tipo, algo que deve ter violência nós não 

pode falar que é cultural , mais a gente sabe que a convivência 

ela faz parte da cultura , quando a gente fala assim, chega num 

lugar parece que é automaticamente que é, ninguém mandou a 

gente ficar naquele lado, mais até as crianças já acompanha né 

homens desse lado, as mulheres do outro, só que também a 

cultura ela dá sinais de transformações, e não existem problemas 

nenhum em transformar a cultura, eu falo que quando esta 

transformando a cultura não é porque nós esta desobedientes por 

exemplo, não existia  lideranças mulheres, agora tem  Diana não 

é que ela esta se colocando e esta numa desobediência, é que as 

próprias lideranças vão reconhecendo esse espaço, as mulheres 

embora elas não esta em, grande parte no quadro de liderança, 

mais elas ocupam em grande parte o quadro da educação , elas 

ocupam outros lugares , então eu penso que muito mais que uma 

divisão social , é na verdade um lugar cultural que não é dividido, 

porque tem hora que é compartilhado. 



84 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

“  



85 

 

  

 

 

Aprendizagens de uma pesquisa com um pé na aldeia e um pé na universidade 

 

Ao finalizar essa pesquisa, eu concluo que todas as 

mulheres fazem luta, cada uma de uma forma diferente e para 

benefícios coletivos, cada uma faz e vive na luta, mais muitas 

não se reconhece como coluna de sustento, seja na luta familiar 

ou na luta para com todos, para elas parece ser só um dever, mais 

é mais que isso, é resistência. Aprendi que, mesmo que ainda a 

luta é constante, a força da mulher indígena também é, e de 

acordo com os relatos, artigos que li, a força da mulher vai muito 

além, uma força coletiva, onde cada vez mais se fortalece e 

cresce. 

Esse trabalho me permitiu conhecer várias outras 

realidades, de outros povos, de mulheres indígenas e não 

indígenas, me fez pensar melhor sobre a relação das mulheres 

com o mundo atual, e repensar também como as mulheres desde 

antes já faziam lutas.    E com as lives de Célia aprendi muito, 

sobre como a gente, enquanto mulher pode usar os meios 

tecnológicos como ferramenta de luta, mesmo estando em casa, 

sabemos que o mundo vem se transformando cada vez mais, só 

que aprendi que podemos usar tudo isso a nosso favor, guardo 

comigo cada palavra ouvida nas lives, palavras de 

fortalecimento, de resistência e inspiração. Hoje tenho a mente 

expandida, de tanto conhecimento que aprendi, e que vou levar 

para a vida toda.     

 

 



86 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



87 

 

  

 

 

 

 

CORREA XAKRIABÁ, Célia Nunes. O Barro, o Genipapo e o Giz no fazer epistemológico de Autoria Xakriabá: reativação da memória por uma 

educação territorializada. Dissertação de Mestrado - Centro de Desenvolvimento Sustentável, Universidade de Brasília. 

DE JESUS, Naine Terena; DE MIRANDA, Téo (2020). Educação escolar indígena em rota de convergência: lives, processos e futuro. Revista 

Latinoamericana de Etnomatemática, 13(1),174-188.[fecha de Consulta 5 de Febrero de 2022]. ISSN: . Disponible en:   

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=274065702010 

MAXAKALI, Lúcio Flávio. Tayumak tikmu’un yiy ax = O uso do dinheiro na cultura maxakali. 2018. 10 f. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Licenciatura)–Faculdade de Educação, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo Horizonte, 2018. Habilitação em Matemática. 

TEIXEIRA, Isis Aline Vale, & de Gomes, Ana Maria Rabelo, A escola Indígena tem gênero? explorações a partir da vida das mulheres e professoras 

Xakriabá. (2012) https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa/article/view/5057/3325  

PAREDES, Julieta. Temos que construir a utopia no dia a dia. 2020. Disponível em:  https://apublica.org/2020/05/temos-que-construir-a-utopia-

no-dia-a-dia-diz-a-boliviana-julieta-paredes/  

PAREDES, Julieta. O Feminino comunitário é uma provocação, queremos revolucionar tudo. 2016. Disponível em: 

https://www.ihu.unisinos.br/555380-o-feminismo-comunitario-e-uma-provocacao--queremos-revolucionar-tudo  

 

 

https://www.redalyc.org/articulo.oa?id=274065702010
https://revistas2.uepg.br/index.php/praxiseducativa/article/view/5057/3325
https://apublica.org/2020/05/temos-que-construir-a-utopia-no-dia-a-dia-diz-a-boliviana-julieta-paredes/
https://apublica.org/2020/05/temos-que-construir-a-utopia-no-dia-a-dia-diz-a-boliviana-julieta-paredes/
https://www.ihu.unisinos.br/555380-o-feminismo-comunitario-e-uma-provocacao--queremos-revolucionar-tudo

