
 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 
FORMAÇÃO INTERCULTURAL INDÍGENA - FIEI 

LICENCIATURA INTERCULTURAL INDÍGENA - CIÊNCIA DA VIDA E DA 
NATUREZA 

 
 
 
 

Romildo Alves da Conceição (Cacique Txonãg) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os Seres Encantados da Mata do povo Pataxó na Aldeia Imbriruçú, 
Carmésia M.G 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Belo Horizonte  
2023 

 



 
 

Romildo Alves da Conceição (Cacique Txonãg) 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Os Seres Encantados da Mata do povo Pataxó na Aldeia Imbriruçú, 
Carmésia M.G 

 
 
 
 

Percurso acadêmico apresentado como pré-requisito 
parcial para obtenção do 8tulo de Licenciado do Curso de 
Formação Intercultural para Educadores Indígenas, 
Habilitação em Ciências da Vida e da Natureza. 

Orientador: Prof. Dr. Marco Scarassatti 

Coorientador: Msc. Flávio Santos (Doutorando 
em Educação / FaE – UFMG) 

 

 
 
 
 
 
 
 
 

Belo Horizonte 
2023 

 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico esse trabalho para toda minha família (minha esposa Adriana, meus 
filhos Indhyayane, Tarawi, Indhynawi e Konuãky); ao vice cacique Akayran e sua 
esposa Roneara, aos meus irmãos e irmãs e a toda minha comunidade da Aldeia 
Imbiruçu. 

Agradeço ao Professor Marco Scarassatti e ao Professor Flávio Santos. 



 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

In memória do Cacique Mongangá e a Hemungai.  

 



 
 

 

RESUMO 

 

O presente estudo de cunho qualitativo tem como intuito salvaguardar os 

conhecimentos tradicionais e a cultura Pataxó em Minas Gerais. Tendo como 

foco os encantados da mata, chamados de Naôs, seus saberes, sua importância 

na preservação da Natureza; e a importância do estudo e preservação da 

religiosidade Pataxó. Este percurso perpassa pela história oral do primeiro autor 

entrelaçando nas vivências de outros atores do Povo Pataxó e resultou na 

produção de uma mídia digital (PodCast).  

 

  



 
 

SUMÁRIO 
 

INTRODUÇÃO ......................................................................................................................... 7 

OBJETIVO GERAL ................................................................................................................. 9 

OBJETIVOS ESPECIFICOS ............................................................................ 9 
METODOLOGIA .................................................................................................................... 10 

DE MONGANGÁ A TXONÃG: A VIDA MEDIADA PELOS NAÔ .............................. 11 

CONSIDERAÇÕES FINAIS / ANALISE .......................................................................... 15 

REFERÊNCIAS ...................................................................................................................... 17 

 

  



 
 

INTRODUÇÃO 
 

A história do Povo Pataxó é constituída por diversos trânsitos e caminhos que 

tecem sua tradição.  Segundo Santos (2020, p.15) “os Pataxó são grupos de 

ameríndios que tradicionalmente vivem na região do sul da Bahia e no passado 

percorriam as matas dos estados da Bahia, Minas Gerais e Espírito Santo até o 

litoral”. O deslocamento deste povo para o estado de Minas Gerais ocorreu 

devido ao evento denominado “fogo de 51”; momento relembrado por toda a 

comunidade como marco histórico de tristeza e violência em seu território. 

Segundo Kanatyo Pataxó (1997): 
Numa noite, os policiais de vários municípios se juntaram e cercaram 
a aldeia, colocaram fogo nas casas, atiraram nos índios que fugiam 
apavorados. Outros não tinham nem chance de fugir, morriam ali 
mesmo. Os poucos índios que conseguiram fugir, para sobreviver, 
tiveram que trabalhar como escravos nas fazendas. Um Pataxó, que 
conseguiu resistir a tudo isso, disse: Índio perdeu o seu valor, não tem 
mais respeito, não tem mais as suas terras, não tem mais espaço para 
falar a verdade e nem para contar sua história. (PATAXÓ et al.,1997, p. 
28)  

Atualmente, o povo Pataxó reside em sete aldeias no estado de Minas Gerais: 

quatro aldeias na reserva indígena Guarani (Carmésia) e três aldeias em 

Araçuaí, Açucena e Itapecerica. Com o deslocamento para o estado o povo 

Pataxó trouxe consigo sua tradição, sua religião e seu modo de vida. É 

alicerçado na sua cosmologia que nós povos indígenas nos fortalecemos para 

seguir e lutar por nossos direitos. Enquanto se discute os impactos da ação 

humana sobre a natureza, causando destruição e escassez dos recursos 

naturais; segundo Davi Kopenawa na obra “a queda do céu” os povos indígenas 

assistem a tudo isso como os últimos guardiões na preservação da Natureza.  

Wande Abimbola, líder religioso do povo indígena africano yoruba, escreveu no 

texto, Religião, Ordem Mundial e Paz, uma perspectiva Africana Indígena, que 

“A maioria das religiões indígenas do mundo está enraizada no respeito ao meio 

ambiente”. Para esse povo, cada colina, cada rio, árvore ou montanha, são 

divindades, assim como o vento, a força do trovão e dos animais também. Ele 

diz isso para demonstrar que seu povo protege a natureza através não só da 

forma de vida, mas também por sua religiosidade ser de adoração a ela. 

Nesse texto ele ainda suplica às autoridades da Organização das Nações Unidas 

(ONU) que proteja as práticas religiosas indígenas - no caso africanas - dos 



 
 

ataques evangelizadores das religiões cristãs e muçulmanas, que defendendo 

suas escrituras sagradas, tentam erradicar as formas de viver e se relacionar 

com o mundo e com a espiritualidade que é próprio das religiões indígenas.  

Nestas religiões, como é o caso também da religião tradicional Pataxó, a força 

da espiritualidade está na natureza, assim como todos os aspectos da vida 

também estão. 

 

No caso do povo Pataxó, nossa espiritualidade é marcada pela presença 

daqueles que chamados de encantados, os Naôs, que são manifestações da 

força da natureza que se relacionam conosco através dos pajés, nos ensinando 

a como cuidar da natureza, como nos curar, como nos mantermos em equilíbrio. 

Essa sabedoria que os encantados nos passam, nos ensina a viver melhor e 

mais integrado ao meio ambiente no qual vivemos, nos dá força para a luta e 

para a resistência. Entretanto, desde a invasão portuguesa, a nossa religião 

tradicional é atacada. Antes pelos jesuítas, agora, cada vez mais, pelos 

evangélicos, que muitas vezes não aceitam as nossas crenças e saberes 

relacionados aos encantados. 

 

O presente estudo busca dissertar sobre os encantados Pataxó, os Naôs, suas 

características e relação com as forças da Natureza, seus ensinamentos, 

histórias e aparições, de forma a valorizar e estruturar nosso saber relacionado 

a eles, para que não se perca o culto e os rituais que permitem as suas 

manifestações e para que esses saberes sejam conhecidos e valorizados na 

educação escolar indígena.  



 
 

 

OBJETIVO GERAL 

Evidenciar a cultura Pataxó partindo dos saberes dos encantados da mata do 

povo Pataxó em Minas Gerais. 

 

OBJETIVOS ESPECIFICOS 

• Reconhecer a cultura, a tradição, a religião e suas práticas do povo 

Pataxó, através de registros de pesquisas, entrevistas realizadas com 

anciões e pajés do povo Pataxó. 

• Disseminar a tradição, a cultura e os saberes do povo Pataxó para as 

futuras gerações. 

• Evidenciar o respeito [reverência] do povo Pataxó a natureza [mata] e aos 

encantados que nela vivem reforçando que tudo que tem vida e espírito. 

• Produzir um podcast sobre os encantados na cultura Pataxó. 

 

  



 
 

METODOLOGIA 
 

O percurso metodológico deste estudo desenvolvido em três fases: exploratória, 

campo e analise dos materiais (MINAYO, 2015, p.26). A fase exploratória 

direcionada ao levantamento de bibliográfico e documental produzidos com e 

pelo povo Pataxó. A fase de campo realizamos entrevista narrativas com anciões 

do povo Pataxó com foco nos saberes e fazeres dos encantados da mata. Cabe 

destacar que a entrevista narrativa, é um método que apresenta singularidades 

para dinâmica intercultural. Santos (2020) aponta que a “narração tem sua 

gênese na questão gerativa denominada de “narrativa principal”, na qual o 

interlocutor se envolve com o ritmo de sua própria história”.   

Portanto, para o desenvolvimento do estudo, convidamos o Cacique Bayara 

Pataxó da Aldeia Gerú Tucunã Pataxó, localizada em Açucena/MG que possui 

diversos saberes sobre a cultura e a tradição de nosso povo. A entrevista 

realizada em setembro de 2022 na Universidade Federal de Minas Gerais e 

registrada em áudio com autorização do interlocutor. A análise dos materiais 

coletados teve como objetivo relacionar os saberes e fazeres que emergem da 

territorialidade do povo pataxó mediada pela oralidade. O presente material 

resultou na elaboração de um podcast que relaciona a vida dos Caciques Bayara 

e Txonãg com os encantados, demonstrando a força da relação dos Naô, com 

os conhecimentos de cura e preservação da Natureza. 

 

  



 
 

DE MONGANGÁ A TXONÃG: A VIDA MEDIADA PELOS NAÔ 
 

Sou Cacique Romildo Pataxó conhecido como Cacique Timbá, aqui da aldeia Imbiruçu 

do município de Carmésia, Minas Gerais. Sou filho de Cacique Mongangá (Figura 01), 

da guerreira Hemungãi sobreviventes do fogo de 51 nascidos em Barra Velha/BA. Na 

década de setenta, eles tiveram a ideia de largar a aldeia mãe pra buscar uma vida 

melhor para seus filhos. Ele tinha conhecimento muito grande, com relação a natureza, 

com os seres encantado da mata e como foi proibido de 

caçar, de pescar, de plantar, com a criação do Parque do 

Monte Pascoal buscou outra forma de viver. Para poder 

voltar novamente a falar como indígena, a andar como 

indígena, fazer suas práticas tradicionais, sua religião – que 

ele nunca deixou de lado – assim como a forte cultura do 

povo Pataxó Ele sempre carregou isso dentro dele. Então  

Cacique Mongangá  queria uma maneira de repassar aos 

filho uma vez que estava se perdendo quando eles 

moravam na aldeia Barra Velha porque foram proibido de 

fazer as prática tradicionais, de falar língua, praticar sua 

cultura, seus costume, de caçar, de pescar.  

 

Então na década de 70 ele busca uma nova vida em Minas Gerais. Em Governador 

Valadares tinha a fazenda ministério que era da FUNAI e ele passou a ser coordenador 

dessa fazenda onde recebia vários parentes. Mas, porém, ali não estava muito perfeito 

pra ele pois era muito próximo da cidade, então a FUNAI o encaminhou a Brasília para 

conseguir uma nova terra. Onde ele poderia estar fazendo suas práticas tradicionais e 

foi onde ele conheceu a fazenda Guarani; nesse período ele começou trazer os pais, os 

irmãos e os parentes. Assim os parentes foram acompanhando seu Paulo que é o pai 

de Bayara, seu Nilson, seu João, logo em seguida Avelino.  Então vários outros Pataxó, 

parente deles vieram acompanhando para a fazenda Guarani.  

 

Na fazenda eles reuniram as lideranças junto com a família Pataxó e foram lutar pelo 

território para conquistar, demarcar e homologar a terra. Nesse decorrer da década de 

setenta, na década de oitenta, nasce o Romildo - que sou.  Nesse período a gente 

consegue no ano de 1988 a demarcação do nosso território até então ele era o cacique 

e Bayara vice Cacique do povo Pataxó da Fazenda Guarani.  A partir da demarcação 

Figura 1 - Cacique 
Mongangá (Acervo Pessoal) 



 
 

cada um, cada família começou já a criar as aldeias; ficou a 

aldeia sede, a aldeia Retirinho, aldeia Corpo do Engenho, e 

Aldeia Imbiruçu, onde ele falou que ali seria a aldeia dele. 

Então começou a partir daí ele Cacique Mongangá junto 

com Hemungãi (Figura 02)  para formar a aldeia Imbiruçu. 

Nesse período todos os filhos já iam crescendo e estudando 

e praticavam os rituais da festa das águas. A primeira festa 

das águas foi a partir da criação da Aldeia Imbiruçu uma 

cultura que veio dos ancestrais trazido na memória deles 

reuniu todos os familiares e fizeram o ritual. Desse dia em diante 

nunca mais deixamos perder esse ritual que é muito sagrado pro 

povo pataxó. E eu fui crescendo juntamente com meus irmãos aprendendo e praticando 

todo ensinamento do cacique Mongangá. A todo momento, em nossa religião, em 

nossos costumes eu estava ao lado do cacique e ele sempre falava para a família - pra 

mim para meus irmãos - que ele queria que o filho dele fosse cacique.  

 

Então ele chegou, um dia pra mim e falou assim: “Timbá, no dia que eu falecer, você vai 

está assumindo o cacicado”; mas como eu era ainda muito jovem, não levei muito a 

sério porque eu não queria assumir o lugar do meu pai.  Pra mim eu queria que ele fosse 

cacique pro resto da vida. sem eu estar ocupando o espaço dele. Então deixei o tempo 

levar, né? Não fiquei com ganância sobre o cacicado. Mas tudo era preparado por Deus, 

pelos encantados, eles sabiam de tudo e ele tinha esse conhecimento essa ciência. Em 

2002 na virada para 2003 ele faleceu.  

 

Perdemos uma grande história, um grande líder, um grande lutador pelo território que 

demarcou, homologou e foi o fundador da aldeia Imbiruçu; pra minha família, pra 

comunidade foi uma perca muito grande, um choque nas nossas vidas. Ficamos um ano 

sem cacique, eu não queria assumir o lugar do um grande guerreiro Cacique Mongangá 

eu não me achava, não tinha chão, não achava o jeito de estão liderando. Eu era muito 

novo, inexperiente, mas com conhecimento muito que eu carregava sempre dentro de 

mim. 

 

Essa sabedoria que a força da natureza ia me ensinar e a força dos encantados iam me 

mostrando. Como ele é tudo planejado por Deus e pelos ancestrais decidi então assumir 

Figura 2 - Hemungãi 
(Acervo Pessoal) 



 
 

o cacicado. como o povo precisava naquele momento de uma pessoa com 

compromisso, com responsabilidade, que tratava todos com respeito e com carinho eles 

me elegeram em 2004 como novo cacique da aldeia Imbiriçu assim fazendo o gosto do 

cacique Mongangá. Não foi fácil pra mim, não foi fácil pra minha mãe, não foi fácil para 

os meus irmãos porque estar naquele momento ocupando um espaço tão importante de 

um guerreiro que que ficou mais de trinta ano de cacicado e de repente entra um garoto 

que não tinha muito conhecimento da luta, mas com boa vontade e com bons 

ensinamentos que o cacique deixou.  

 

Passo então a descobrir a importância e o valor de liderar um povo com conhecimento 

e uma sabedoria muito grande que é a minha própria família. Então comece a fortalecer 

através do ensinamento que o cacique Mongangá deixou de manter sempre o respeito 

a relação com a natureza, com seres encantados, com as práticas tradicionais do nosso 

costume e nunca deixar morrer a festa das águas. Então começo reunir todo meu povo 

e assumiu o cacicado, onde foi feito uma grande festa recebendo todos os adereços do 

Cacique Mongangá; foi uma emoção tão grande pra mim naquele momento. Sabendo 

eu que a todo momento podia pedir uma força a Deus, aos encantados, ao cacique que 

era o encantado para o nosso povo (Figura 03). 

   

Figura 03 – Encantados Aldeia Pataxó Imbiruçu / Carmésia, MG 

Então fui descobrindo a importância de estar ali liderando um povo onde; dali pra frente 

o compromisso e a responsabilidade eram dobrados e todo cuidado era pouco. Então 

sempre carregando dentro de mim esse ensinamento, essa ciência que meu que o 

cacique Mongangá - meu pai - me ensinou eu começo descobrir meu dom. Ao meu lado 

também a minha esposa Adriana que sempre me dando uma força e apoio junto com 

minha mãe Hemungãi uma grande parteira, benzedeira e com grande conhecimento 



 
 

também sempre me ensinando, sempre passando essa força e sabedoria. Então a partir 

daí então a responsabilidade passou a ser minha. 

 

A inexperiência de um jovem passa a ser um compromisso muito grande como um 

adulto; aos 22 anos passo a ter conhecimento de um de um velho, de um ancião. Não 

foi fácil pra mim, mas Deus deu sempre uma grande sabedoria, o dom pra cada um de 

nós. Todos nós indígenas temos esse dom. Então a partir daí eu começo ver e acreditar 

nas forças dos ancestrais e o quanto eles são importantes nas tradições do povo. 

Quanto eles são importantes ao lado de um cacique dando força dando sabedoria e 

inteligência pra liderar um povo.  

 

Daí então, fui descobrindo esse dom, progredindo cada vez mais, buscando mais 

conhecimento me preparando espiritualmente e fisicamente. Hoje tenho essa 

oportunidade de estar falando que realmente os nossos ancestrais estão sempre do 

nosso lado nos dando força, nos dando sabedoria e trazendo grandes ensinamentos.  

 

Hoje tenho meu pajé, sou cercado de dois pajés e mais um pajé em preparação - é 

criança já estamos preparando - praticamente três pajé na minha aldeia. Só tenho que 

agradecer a Deus por tudo, por ele ter aberto a minha mente, abrindo as portas da minha 

comunidade para que através desse conhecimento milenar possamos nos fortalecer. 

Somos um povo resistente, que só resistiu até hoje devido essa força que eles têm nos 

ancestrais.  Que carrego dentro da memória e do coração. 

 

 Hoje eu faço parte do grupo da CVN e acredito que foi tudo preparado por Deus e os 

Naô. Porque alguém tinha que vir diante da desse cenário tão lindo para deixar 

registrado esse momento; pra que nós nunca possamos perder os nossos costumes. 

Assim, fui indicado pelos ancestrais para estar fazendo esse trabalho maravilhoso, 

deixando registrado. Os Naô, o nosso povo ele pede socorro, ele pede socorro porque 

o nosso povo em si em geral está deixando a perder e se entregando a outras culturas. 

Somente as culturas europeias estão influenciando nossa vida, nossa cultura e na nossa 

religião. 

Então acredito que que essa força vem de Deus e dos nossos ancestrais é essa 

mensagem que eu tenho que transmitir pra todos e todas.  Para que as comunidades 



 
 

indígenas e tradicionais que nunca deixem perder, nunca se entregue, não deixe abalar, 

não enfraqueçam diante das dificuldades. Porque foi assim que os portugueses sempre 

nos trataram trazendo essas infiltrações de outras culturas para atrapalhar a nossa que 

é tão rica que é milenar e que está se perdendo cada vez mais.  

Deixo aqui meu apelo a todos os caciques, todas as lideranças para nos fortalecer, 

vamos buscar mais os nossos ancestrais que eles querem nos falar, quer nos proteger. 

Irmão muito obrigado, essas é a mensagem que eu tenho a deixar.  Abraço. Cacique 

Txonãg. 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS / ANALISE 
 

Através das pesquisas realizadas com os anciões e pajés do povo Pataxó, pude 

compreender mais profundamente a relação que o povo Pataxó tem com os 

encantados, sua importância, sua manifestação, a preparação e as maneiras 

como eles nos ajudam como povo, tanto nos processos de cura, quanto em 

questões da aldeia e da relação com a Natureza. Seria muito importante que a 

educação do povo Pataxó, trouxesse de forma mais efetiva nos livros didáticos 

e paradidáticos da educação básica, a presença e importância deles para a 

nossa cultura, demonstrando o que praticamos em nossos momentos de 

concentração e reverência aos saberes da mata. 

Também consegui através da pesquisa e da entrevista, sistematizar um pouco 

do conhecimento que eu mesmo tinha sobre esses seres, relembrando muitas 

passagens e conhecimentos passados e vivenciados. Aprendi que nós indígenas 

temos um conhecimento milenar, através da nossa memória viva tradicionais, os 

grandes problemas e sobre a escrita na hora de transcrever a oralidade. A 

importância desse tema escolhido, faz reviver e viajar no mundo das nossas 

ancestralidades, por mais que sabemos guarda segredos das espiritualidades.  

Para acessar o podcast realizado como parte do percurso acadêmico: 

https://www.mixcloud.com/upload/marco-scarassatti/os-seres-encantados-da-

mata-do-povo-patax%C3%B3-uma-conversa-com-cacique-baiara-e-cacique-

romildo/complete/ 



 
 

 

  



 
 

REFERÊNCIAS 
 

 

PATAXÓ B. Entrevista com Cacique Bayara Pataxó. 2022. 

 

PATAXÓ, A. et al. O povo pataxó e sua história. Belo Horizonte: 

MEC/UNESCO/SEE, 1997. 

 

SANTOS, F.H.O. Trioká Ui Pataxí: saberes etnobotânicos em narrativas dos 

pataxós da Gerú Tucunã, 2020. Dissertação (Mestrado em Educação e 

Formação Humana) Universidade do Estado de Minas Gerais,2020. 


