
 

 

 
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS – UFMG 

FORMAÇÃO INTERCULTURAL PARA EDUCADORES INDÍGENAS – FIEI 
LÍNGUAS, ARTES E LITERATURA 

 

 

Amós Ferreira Dos Santos 

 

 

 

 

 

Práticas de uso da língua Patxôhã em Corumbauzinho: os desafios da 
criação de um grupo de conversação 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte 
2024 



 

 

Amós Ferreira Dos Santos 

 

 

 

 

 

 

Práticas de uso da língua Patxôhã em Corumbauzinho: os desafios da 

criação de um grupo de conversação  

 

Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado à Universidade Federal de 
Minas Gerais, como requisito parcial 
para obtenção ao título de licenciado em 
Línguas, Artes e Literatura, pela 
Faculdade de Educação/UFMG.  
 
Orientadora: Profª. Dra. Maria Gorete 
Neto 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte 
2024 



 

 

DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

Dedico esse percurso primeiramente a meus pais, que foram uma força de 

impulso para que eu pudesse chegar até onde estou hoje. Dedico também a 

cada um dos meus amigos e colegas que cooperaram direta e indiretamente 

para minha formação, em nome da motivação e orgulho demonstrado durante 

a confecção deste trabalho e todo o trajeto dentro do curso. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

AGRADECIMENTOS 

 

Agradeço primeiramente a Niamisû (Deus) pela força e privilégio de estar 

concluindo este curso de graduação, pois sei que se não fosse por Ele eu não 

teria chegado até aqui. Sou grato a meus pais que sempre lutaram por mim e 

me deram grandes motivações para nunca desistir. Para eles principalmente 

vai o meu sentimento de maior gratidão. Também agradeço a todos os meus 

colegas e professores que dividiram esta jornada comigo. Sei que o nosso 

aprendizado foi além do que ensina a Formação Intercultural para Educadores 

Indígena. Aprendi muito com cada um. Agradeço de coração a minha 

orientadora, a professora Maria Gorete Neto. Esta foi responsável por muitos 

incentivos, sempre exortando-me a fazer esforço para atingir o meu objetivo. 

Enfim, agradeço a todos que cooperaram direta e indiretamente para minha 

formação. A estes o meu "muito obrigado!" 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

RESUMO 

 

Este trabalho de conclusão de percurso investiga as práticas atuais de uso da 

língua Patxôhã na aldeia Corumbauzinho, município de Prado, Bahia, e os 

desafios envolvidos na criação de um grupo de conversação para revitalizar e 

fortalecer essa língua. O Patxôhã, idioma do povo Pataxó, enfrenta uma 

situação complicada, sendo utilizado atualmente de maneira limitada e sem 

falantes fluentes na comunidade. 

A pesquisa aborda a importância do reavivamento da língua como forma de 

valorização da identidade cultural e explora as dificuldades enfrentadas na 

implementação de iniciativas linguísticas, principalmente no contexto 

comunitário. A proposta de criação de um grupo de conversação em Patxôhã 

surge como uma estratégia central para promover a prática e o aprendizado da 

língua de forma contínua e participativa. 

Apesar das dificuldades encontradas, como a falta de interesse da 

comunidade, a pesquisa destaca a necessidade de ações de conscientização e 

incentivo para engajar os membros da aldeia na preservação e uso cotidiano 

do Patxôhã. O estudo conclui que, para o sucesso de iniciativas de 

revitalização linguística, é essencial combinar esforços educativos com 

estratégias comunitárias que reforcem o orgulho e a valorização da cultura e 

identidade indígena. 

 

Palavras-chave: Patxôhã, Aldeia Corumbauzinho, Reavivamento Linguístico. 



 

 

SUMÁRIO 

 

1. Apresentação.................................................................................................7 

2. Introdução....................................................................................................10 

   2.1.Uma breve história da aldeia Corumbauzinho............................................10 

   2.2. A importância do reavivamento da língua Patxôhã.....................................13 

3. A língua Patxôhã na aldeia Corumbauzinho....................................................17 

   3.1 Uma breve contextualização sobre o ensino do Patxôhã na escola de 
Corumbauzinho................................................................................................17 

4. Os principais desafios com o ensino e aprendizado do Patxôhã na aldeia........19 

   4.1.O conhecimento da língua Patxôhã fora do contexto escolar.......................20 

5. Proposta de um grupo de conversação em Patxôhã........................................24 

   5.1 Grupo de Whatsapp como ferramenta para a conversação em Patxôhã......28 

   5.2 Análise do Conhecimento Linguístico em Patxôhã......................................29 

6. Resultados do grupo de conversação em Patxôhã..........................................34 

7. Considerações Finais....................................................................................38 

8. Referências..................................................................................................40 

 

 

 

 

 



 

7 

 

1. APRESENTAÇÃO 

 

 

Figura 1 - Amós Ferreira dos Santos. Fonte: Arquivo Pessoal do autor. 

 

Meu nome é Amós Ferreira dos Santos (Uītamõ Pataxó, nome 

indígena), tenho vinte e seis anos de idade e nasci na cidade de Itamaraju, 

Bahia. Sou filho de Manoel Messias Alves dos Santos e Marlene Meneses 

Ferreira dos Santos. Tenho três irmãos e uma irmã. Ao todo somos cinco 

irmãos. Somos da etnia Pataxó, da família Ferreira e moramos todos na aldeia 

Corumbauzinho.  

Infelizmente eu não cresci no espaço de uma aldeia indígena. Vivi 

minha infância numa região conhecida apenas como "Posses", situada nas 

proximidades da aldeia Mãe Barra Velha. Depois morei um tempo em um 

povoado chamado Monte Pascoal, município de Itabela, onde iniciei minha vida 



 

8 

 

escolar. Com doze anos de idade mudei para a Aldeia Corumbauzinho, onde 

moro atualmente. Este foi um dos momentos mais importantes da minha vida. 

Foi quando pude explorar minha cultura, a história do meu povo, a língua e 

outras coisas mais. Quando terminei o ensino médio, o Colégio Aksã Pataxó, 

da aldeia Craveiro, estava precisando de um professor. Fui convidado para 

lecionar durante três meses, enquanto a diretoria encontrasse um professor 

capacitado, mas eu acabei permanecendo no cargo. Essa foi uma grande 

conquista para mim. 

Atualmente atuo no Colégio Aksã Pataxó na coordenação pedagógica, 

mas trabalhei durante 8 anos como professor de língua portuguesa na mesma 

escola. Eu tinha muita vontade de dar aulas de Patxôhã, mas como a atual 

necessidade era português eu tive que atender conforme. 

Na minha comunidade, aldeia Corumbauzinho, costumo fazer diversas 

atividades. Gosto de pescar e de lavrar a terra. Minha família sempre lavrou a 

terra para, através disso, conseguir o mantimento. Na aldeia, o meu tempo é 

dividido entre o trabalho na roça, trabalho na escola e alguns outros afazeres. 

Eu também faço parte de uma igreja indígena. Através da comunidade da 

igreja anunciamos mensagens de amor ao próximo e de esperança, tudo isso 

sem deixar de ser quem somos, e valorizando nossa cultura. 

Eu sempre tive um interesse muito grande pelas artes, em especial, 

pela literatura. Gosto muito de escrever, criar histórias, estimular o pensamento 

a fluir. Mas eu também gosto muito da minha língua indígena, Patxôhã, tanto 

que decidi fazer este trabalho de percurso sobre reavivamento linguístico.  

Como jovem e educador indígena venho analisando há algum tempo, o 

processo de reavivamento da língua Patxôhã entre o meu povo (Pataxó), em 

especial, na minha comunidade, Corumbauzinho. Há o ensino da língua 

indígena nas escolas, existem articulações que objetivam o fortalecimento do 

idioma, promovendo pesquisas, discussões, oficinas..., mas na realidade não é 

comum encontrar um indígena ou um grupo Pataxó que fale fluentemente a 

língua Patxôhã assim como falamos o português. Parece que ainda não 

chegamos num patamar onde isso aconteça.  

Então, com base nisso, esta pesquisa objetiva entender como está 

atualmente a situação sociolinguística na comunidade e evidenciar as 

possibilidades de ações de reavivamento efetivo da língua Patxôhã e em 



 

9 

 

seguida incentivar práticas para execução destas ações, sendo que numa 

destas iniciativas proponho a criação de um grupo específico para prática de 

conversação em língua Patxôhã. 



 

10 

 

2. INTRODUÇÃO  

 

A preservação de línguas indígenas é um tema de grande importância 

no contexto das comunidades tradicionais, especialmente quando se trata da 

transmissão de saberes e da manutenção da identidade cultural. Na Aldeia 

Corumbauzinho, a língua Patxôhã enfrenta desafios significativos para sua 

sobrevivência, sendo usada de forma precária fora do contexto escolar. Este 

trabalho de percurso teve como objetivo investigar as práticas atuais de uso da 

língua Patxôhã na aldeia e propor a criação de um grupo de conversação como 

uma estratégia para revitalizar e fortalecer o idioma. 

Para desenvolver esta pesquisa, foram colhidos relatos de um ex-

professor de língua indígena da escola de Corumbauzinho, que forneceu uma 

visão sobre as dificuldades enfrentadas no ensino do Patxôhã. Além disso, o 

trabalho inclui o testemunho de um ex-professor experiente de língua Patxôhã, 

de fora da aldeia, destacando as práticas pedagógicas e os desafios 

enfrentados ao longo de sua carreira. Também foi analisada uma iniciativa de 

resgate linguístico promovida por um professor de língua Patxôhã na Aldeia 

Coroa Vermelha, que se mostra como um exemplo inspirador de como ações 

comunitárias podem contribuir para a revitalização linguística. 

A proposta central desta pesquisa foi a criação de um grupo de 

conversação em língua Patxôhã na aldeia, visando proporcionar um espaço 

contínuo de aprendizado e prática da língua. Através da análise desse grupo 

de conversação, esperou-se demonstrar uma possível viabilidade e os 

benefícios de iniciativas semelhantes para outras comunidades indígenas que 

enfrentam desafios na preservação de sua língua.  

Para esclarecer um pouco qual o caminho desta pesquisa foram 

abordadas as seguintes perguntas: "Chegará um dia em que o povo Pataxó (ou 

uma parte dele) irá falar a língua Patxôhã fluentemente?" e "Quem é 

responsável pela revitalização da língua Patxôhã?". 

 

 



 

11 

 

2.1 Uma breve história da aldeia Corumbauzinho1 

Figura 2- Foto da sede da aldeia Corumbauzinho vista de cima.  

 

Fonte: Pedro Braz 

 

A aldeia Corumbauzinho, situada no município de Prado, extremo sul 

da Bahia, dentro do território indígena Barra Velha, foi fundada no ano de 1998 

por decreto da FUNAI, porém o povo indígena já vivia naquelas terras há muito 

tempo antes disso. Os primeiros moradores eram quatro famílias provenientes 

da aldeia mãe Barra Velha, que eram as famílias de Alexandre Braz, Mário 

Braz, Jonga Braz e Ananias Ferreira.  

No local onde hoje é situada a aldeia Corumbauzinho, antigamente 

também moravam outras pessoas não indígenas, integrantes do movimento 

sem-terra (MST) mas no ano da sua fundação os indígenas que já moravam 

naquelas terras se reuniram para reivindicar o seu território e retomaram 25 

lotes que estavam ocupados pelos “sem-terra”. Porque na verdade, muito antes 

dos “sem-terra” ocuparem aquela área, já viviam indígenas lá, porém esses 

indígenas foram retirados das suas terras no ano de 1944 depois que Pedro 

Augustinho mediu aquela área e a dividiu em lotes, foi quando o MST chegou 

na região. Segundo o Cacique Adailton, os sem-terra foram para aquela área 

 
1 Texto escrito a partir de uma entrevista com o Cacique da aldeia Corumbauzinho, Adailton Pereira Braz, 

mais conhecido como Neném. 



 

12 

 

sob indicação do INCRA, e até então, não tinham conhecimento que aquele era 

território indígena.  

No dia 17 de agosto de 1998 os moradores indígenas fizeram uma 

reunião junto ao Conselho de Cacique da época, lá mesmo no local onde hoje 

é a atual Aldeia Corumbauzinho, e disseram como estava a situação da região 

em relação as famílias Pataxó que vivia entre os não indígenas. Havia também 

famílias indígenas que viviam espalhadas trabalhando em fazendas, mas 

tinham conhecimento de que aquelas terras eram em sua totalidade, área 

indígena. As famílias precisavam se juntar novamente, até porque aquelas 

terras pertenciam ao Povo Pataxó. Com isso, receberam apoio de vários 

caciques das aldeias já formadas, como por exemplo, Barra Velha, Boca da 

Mata, Coroa Vermelha e de Caramurú Paraguaçú.  

Depois da reunião decidiu-se que iriam retomar aquela área (como 

mencionado anteriormente, os 25 lotes ocupados pelos sem-terra), porém 

quando chegaram lá a maiorias dos ocupantes do MST já tinha saído (só 

tinham três moradores) porque ficaram sabendo que aquela área era território 

indígena. Então foi feito um acordo entre os indígenas e o INCRA para os 

posseiros desocuparem as terras. A FUNAI providenciou um grupo de trabalho 

para estudar o território e confirmou que era terra indígena. Isto é, foi 

estabelecido os marcos e feita a delimitação no território, porém não foi 

demarcado, ainda está aguardando a homologação de demarcação da aldeia 

Corumbauzinho até os dias atuais. Depois dessa retomada outros indígenas 

que moravam fora, nas fazendas, na beira das rodovias, resolveram também 

tomar parte no seu território. A partir de então a área começou a ser 

conceituada como aldeia indígena e de pouco a pouco foram surgindo novas 

famílias e formando a comunidade. 

O primeiro cacique de Corumbauzinho foi Edvaldo Braz, mais 

conhecido como Dil. Ele trabalhou como representante da comunidade até o 

ano 2006, ou seja, 8 anos. Depois dele, o cacique Adailton Pereira Braz 

assumiu a liderança da aldeia a qual até os dias de hoje ainda a representa.  

A aldeia recebeu o nome de Corumbauzinho por causa do rio que tem 

o mesmo nome e que se estende ao longo de todo o seu território. Ele inicia na 

área da aldeia bem pequeno, mas conforme vai seguindo curso até o mar ele 

vai crescendo até se tornar o Rio Corumbau. 



 

13 

 

Alguns dos aspectos culturais do povo Pataxó e que são práticas 

tradicionais na aldeia Corumbauzinho são: o uso da língua Patxôhã, isto é, 

algumas palavras aleatórias inseridas no vocabulário português (português 

indígena), a prática de fazer farinha de puba, artesanatos, cultivo da mandioca, 

caça, pesca no rio, e principalmente, os rituais, também conhecido como awê, 

entre outras.  

2.2 A importância do reavivamento da língua Patxôhã 

 

O reavivamento de uma língua indígena não é simplesmente 

preservação, mas também é um ato de valorização da identidade cultural de 

um povo. Uma língua indígena não é apenas um idioma com capacidade de 

comunicação, mas também um tesouro de conhecimento ancestral, uma 

ferramenta que aumenta a perspectiva do mundo, tradições e modos de vida 

que nos ajudam a entender a riqueza e a complexidade da história de um povo.  

É válido dizer que existem alguns termos para designar o processo de 

deter ou reverter o declínio duma língua ou de reviver uma extinta, como por 

exemplo, retomada, revificação ou reavivamento. O principal termo escolhido 

para ser usado nesta pesquisa foi “reavivamento”, isto é, no sentido de que 

considerei a língua do meu povo como uma fogueira que está quase apagando, 

então com algumas ações de intervenção, espera-se reavivar esta “fogueira”. 

O reavivamento de uma língua indígena é importante porque, em 

primeiro lugar, o idioma é fundamental para a transmissão de conhecimento 

tradicional, que inclui práticas medicinais, técnicas e conexões espirituais da 

natureza. Sem o idioma, perdemos parte desse conhecimento, privando as 

futuras gerações de uma fonte de sabedoria. No contexto da língua indígena do 

povo Pataxó, esse ato de busca por reavivamento também é uma luta por 

fortalecimento cultural e identitário. Em depoimento exclusivamente para esta 

pesquisa, o ex-professor Tohõ Pataxó fala um pouco da sua experiência no 

ensino da língua na sua comunidade e também em contexto geral. 

 

Na verdade é o seguinte, eu trabalhei com o Patxôhã durante quinze 
anos (de dois mil e oito a dois mil e vinte e três). Agora em dois mil e 
vinte e quatro tive que sair por conta do processo de retomada do 
nosso território, também como estamos na retomada eu tive que sair 
da escola, para fortalecer mais a retomada na questão da agricultura, 



 

14 

 

na questão da nossa cultura mesmo, nossa língua. Mas atualmente 
eu não estou mais na escola, entendeu? Eu estou fora da escola, 
mas a gente continua assim fortalecendo nossa língua na teoria e 
prática, né? Porque vejo que se a gente ficar só na teoria, só sala de 
aula a gente, muita das vezes, não fortalece, então além do professor 
ter o dever dele, (trabalhar na sala de aula) também é obrigação do 
professor pra fortalecer cada vez mais a prática na comunidade e no 
povo. Então hoje a gente trabalha, na verdade na oralidade, prática 
mesmo na nossa comunidade, mas por enquanto estou fora da 
escola, entendeu? 
(Relato de Tohõ Pataxó, 2024) 

 

Tohõ aponta que é preciso uma iniciativa com ações práticas para 

efetivar o fortalecimento da língua. Apesar dele atualmente estar fora da sala 

de aula isso não o impediu de dar continuidade com o ensino de Patxôhã. 

Inclusive ele tem promovido ações didáticas de revitalização linguística lá no 

território de autodemarcação onde ele reside. 

 

Figura 3 e 4 - Registros escritos da língua Patxôhã na área de autodemarcação Akuã Tarakwatê.  

Fonte: Tohõ Pataxó. 

       

 

Tohõ também descreve o trabalho de autodemarcação associado com 

o fortalecimento da cultura Pataxó, enfatizando a importância da escrita, da 

oralidade e do diálogo na preservação da língua e da identidade indígena. 

Algumas estratégias usadas por eles lá na Pataxí Akuã Tarakwatê são: colocar 

palavras nas paredes e dialogar em Patxôhã durante encontros ao redor da 

fogueira. Ele menciona situações em que os estudantes acabam 

negligenciando a língua Patxôhã após sair da escola e por isso destaca a 



 

15 

 

necessidade de resgate e fortalecimento contínuo. O objetivo do trabalho dele 

é reafirmar a identidade Pataxó e mostrar sua língua originária para a 

sociedade em geral, tanto para os "homens brancos" quanto para outros 

indígenas. 

Tratando-se da língua Patxôhã, que é um idioma que já foi considerado 

extinto em meados do século passado, atualmente tem-se um vocabulário com 

aproximadamente 2.500 palavras organizadas numa apostila com regras 

gramaticais.  

Bonfim (2017) destaca os avanços significativos no processo de 

revitalização da língua Patxôhã, como a mobilização de jovens indígenas para 

valorizar e disseminar a língua, o ensino do Patxôhã em todas as escolas com 

a contratação de professores Pataxó, o estímulo dos pais para que seus filhos 

aprendam a língua, a produção de materiais didáticos em Patxôhã, a 

valorização da língua em atividades culturais e esportivas, entre outros. Essas 

iniciativas contribuíram (ou tiveram a intenção de contribuir) para que o 

Patxôhã se tornasse um símbolo de interação e união entre as aldeias, além de 

sensibilizar outros povos para valorizarem suas próprias línguas. 

 

Nesse processo de luta dos professores, pesquisadores e lideranças 
pela retomada da língua, podemos destacar avanços importantes, 
entre os quais: • A mobilização de jovens indígenas na valorização e 
divulgação do Patxohã em diversos espaços; • Ensino do Patxohã em 
todas as escolas, com a contração de professores pataxó pelas 
secretarias de educação municipais e estadual; • Pais estimulando os 
seus filhos para a aprendizagem do Patxohã; • Publicação de 
materiais didáticos em Patxohã entre os Pataxó da Bahia e Minas; • 
Valorização do Patxohã nas atividades culturais e esportivas realiza 
das nas comunidades; • Estimular os pais a registrar seus filhos com 
nomes Patxohã; • Criação de cantos; • Identificação no Censo Escolar 
– INEP; • Artigos e trabalhos acadêmicos escritos pelos próprios 
pesquisadores e professores pataxó sobre o Patxohã, contribuindo 
para o seu reconhecimento, divulgação e valorização; • O Patxohã se 
tornou um canal de interação e união entre as aldeias do extremo sul 
da Bahia e as de Minas Gerais. • O processo de retomada linguística 
tem sensibilizado outros povos a valorizarem suas línguas. Podemos 
afirmar que o Patxohã é um processo em construção, um trabalho 
coletivo de autoria do povo pataxó, que se fortaleceu graças ao 
movimento de jovens, professores e lideranças na luta pela retomada 
da língua. (Bonfim, 2017, p. 324) 

 

      O reavivamento do Patxôhã é um processo em construção, resultado do 

esforço coletivo do povo Pataxó, impulsionado pelo engajamento de jovens, 

professores e lideranças na luta pela preservação da língua. É muito 



 

16 

 

importante a criação de políticas linguísticas de base em que os próprios 

indígenas atuem no processo de retomada da língua, como sugere o lema da 

Década Internacional das Línguas Indígenas: “Nada para nós sem nós”. Essa 

ocasião é uma ótima oportunidade para evidenciar o protagonismo indígena.  

 

A retomada linguística se constitui nesse, e em outros processos, 
como exemplo de decolonização de saberes, recuperação de 
espaços culturais que estavam silenciados, adormecidos e que 
emergem no contexto de tomada de consciência do povo, de suas 
organizações políticas, na compreensão de que reconstruir os 
espaços de saberes é o caminho para a retomada de suas práticas 
linguísticas e culturais. (Meirelles, Rubim e Bomfim, 2022) 



 

17 

 

3. A LÍNGUA PATXÔHÃ NA ALDEIA CORUMBAUZINHO 
 

Durante o tempo que tenho de vivências em minha comunidade, 

percebo que a prática de uso com propriedade da língua Patxôhã não é algo 

que exista entre as pessoas da aldeia, principalmente aquelas que não 

frequentaram a escola e/ou estão fora do contexto escolar.  

Geralmente, muitos moradores não têm essa noção da importância do 

resgate linguístico e consequentemente não tem interesse em aprender a 

língua. Isso provavelmente acontece por falta de incentivo, motivação ou até 

mesmo informações. Mas quem de fato tem a responsabilidade de promover 

ações de incentivo a prática de uso da língua Patxôhã? Será somente a 

escola? 

 
3.1 Uma breve contextualização sobre o ensino do Patxôhã na escola 

de Corumbauzinho 

 

Na escola da aldeia Corumbauzinho é ministrado o ensino de língua 

indígena como uma disciplina da grade curricular, do ensino fundamental 1, 2 e 

ensino médio. Entretanto quando falamos de reavivamento linguístico de uma 

determinada comunidade ou povo é necessário mais do que algumas aulas 

semanais na escola para que de fato os alunos possam dominar o idioma e 

falar fluentemente. Sem contar que nem todas as pessoas da aldeia 

frequentam a escola. É importante pensar nos vários fatores que implicam na 

efetivação de uma retomada linguística como, por exemplo, quem serão as 

pessoas da comunidade que serão os sujeitos na prática do reavivamento 

linguístico.  

Em relato, o ex-professor de língua indígena da aldeia 

Corumbauzinho, Jhon Lennon da Silva Conceição, fala sobre a sua experiência 

no Colégio. É importante ressaltar que atualmente a escola de Corumbauzinho 

está sem o professor próprio de língua Patxôhã no ensino fundamental 1.  Isso 

porque a escola, bem como demais escolas indígenas estaduais não possui 

uma vaga real para professor específico de cultura e língua indígena, como 

aponta Santos (2023): 

 



 

18 

 

Sobre as escolas municipais da Bahia, nos casos mais específicos de 
Porto Seguro, as escolas indígenas possuem um professor de cultura 
específico para trabalhar com as escolas indígenas, como por 
exemplo, as escolas municipais do Pé do Monte, Boca da Mata e 
Barra Velha. Já as escolas estaduais não possuem um professor de 
cultura específico. O que se tem são as disciplinas Língua Indígena e 
Identidade e Cultura no ensino fundamental e apenas Língua 
Indígena no ensino médio. Há uma preocupação por parte dos 
professores do Colégio Estadual Indígena de Corumbauzinho, mais 
especificamente os professores da educação infantil e dos anos 
iniciais do ensino fundamental, sobre a língua e a cultura indígena. 
Estes, apesar de serem indígenas, sentem dificuldades em trabalhar 
com os estudantes esses aspectos culturais. Para eles, é necessário 
que haja um professor de cultura específico para trabalhar com essas 
turmas. No caso dos anos finais do ensino fundamental e do ensino 
médio, também não há um professor específico para trabalhar com a 
cultura indígena. Há alguns professores que trabalham com a Língua 
Indígena e outros com a Identidade e Cultura, mas não há um 
professor de cultura próprio. (Santos, 2023, p. 51) 

 

A falta de um professor específico de língua indígena afeta a 

autoestima da escola no contexto da educação escolar indígena diferenciada, 

pois ele desempenha um papel vital na configuração da unidade de ensino 

redefinindo a prática educativa. Portanto, a ausência de um professor de língua 

indígena na Aldeia Corumbauzinho não é apenas uma falha educacional, mas 

um impedimento ou atraso ao fortalecimento cultural, à coesão comunitária e à 

autonomia da instituição de ensino enquanto escola indígena. A retomada e a 

valorização do ensino da língua Patxôhã são essenciais para garantir um futuro 

culturalmente promissor e resiliente para a comunidade. 

Veja a seguir o relato do professor Jhon Lennon: 

 
A minha experiência é o que eu falei, ela foi animadora no início, logo 
mais depois a gente sentiu muita na questão das pessoas de hoje, 
dos alunos, está necessitando de se envolver mais. Hoje nós 
estamos precisando muito de políticas públicas e até comunitária 
mesmo, pra poder ajudar no desenrolar aí, no processo cultural. 
Sabemos que a nossa língua já ficou meio adormecida, quase 
esquecida por muitos, quase perdida pela grande maioria. Mas o 
pouco que restava dos falantes e o grupo de pesquisa Atxôhã 
também deram um desempenho muito forte em buscar. Trouxe de 
volta uma esperança, já há muito perdida nessa questão do processo 
linguístico. Deu todas as ferramentas necessárias para as 
comunidades desenvolverem mais e progredirem. Mas aí falta agora, 
as comunidades, no caso eu falo em referência para Corumbauzinho, 
levantar essa tocha aí sobre este processo aí, da importância do 
processo cultural da língua Patxôhã. Hoje ainda tem um 
questionamento de muitos, que canta muito awês, só que em 
português, que a maioria chamava de “toré”, uns canta muito em 
português e até mesmo nas apresentações pouco se fala em Patxôhã 
e sabemos que o processo musical ele influencia muito na construção 
de um aprendizado linguístico onde é mais fácil memorizar um awê. 
Muitas vezes tem um texto, né? Então o desenvolver o corpo, estar 



 

19 

 

empenhado ali no ritmo e a língua que é falada, as palavras do canto 
é gravada bem rapidamente na memória. Então a gente vê que hoje 
em Corumbauzinho, a questão dos awês precisa dar uma melhorada 
nessa parte linguística. O que eu falei e volto mais uma vez para 
reforçar é que uma experiência boa é a gente vê o aprendizado, mas 
ainda precisa de muito né? Eu observo que estamos subindo degraus 
e ainda falta muito degraus para dar continuidade. Aí cabe muito aos 
jovens usar mecanismos, eu também pensei isso, falta de 
mecanismos, talvez até a própria tecnologia, de envolver esses 
jovens. Não sei se seja uma palestra, ser uma questão de awê, tipo 
assim, talvez faça alguma coisa, um seminário aqui, não sei coisa 
assim do tipo, mas tentar procurar um outro método pra envolver 
mais esses jovens e alunos da comunidade. Então hoje eu vejo essa 
necessidade aí de uma alternativa melhor, mas o processo quando eu 
trabalhei foi bom, mas poderia ser melhor, assim como hoje. A gente 
vê que vai progredindo um pouco, e até agradeço muito as 
universidades porque são elas que estão trazendo mesmo a questão 
linguística, um pouco meio que adormecida, as universidades 
provoca aquele estímulo, né? Apresenta alguma coisa, então a 
pessoa cria um empenho em se caracterizar mais na questão dos 
trajes, a se preocupar mais com a questão da linguagem, então as 
universidades estão de parabéns. Muito interessante isso, e eu 
acharia até que as escolas, não sei se seria plausível dizer isso, mas 
criar regras mesmo, regras rígidas para o processo cultural, porque a 
gente observa em muitos outros lugares que tem existe isso pra 
fortalecer mais. Depende muito de alternativas melhores pra envolver 
mais os nossos alunos.  
 
(Relato de Jhon Lennon da Silva Conceição, 2024) 

 

O relato traz uma reflexão crítica sobre a experiência do ex-professor 

de língua indígena, destacando os desafios e as lacunas encontradas no 

processo de revitalização da língua Patxôhã na aldeia Corumbauzinho. 

Inicialmente ele expressa entusiasmo com a iniciativa, mas logo aponta a 

necessidade de políticas públicas para fortalecer o ensino da língua. Ele 

ressalta a importância de separar língua indígena de cultura e destaca a falta 

de ênfase nas regras gramaticais, essenciais para a criação de novos cantos e 

textos. Além disso, aponta para a falta de envolvimento dos alunos e da 

comunidade, sugerindo a necessidade de estratégias alternativas, como 

recursos tecnológicos, palestras, seminários ou atividades culturais, para 

engajar os jovens. Jhon Lennon reconhece os esforços das universidades em 

despertar (nos estudantes indígenas) o interesse pela língua, mas também 

sugere que as escolas adotem regras mais rígidas para fortalecer o processo 

cultural. A crítica central dele está na percepção de que, embora haja 

progresso, ainda há muito a ser feito para garantir a continuidade e eficácia do 

processo de revitalização linguística, especialmente no que diz respeito ao 

envolvimento da comunidade e dos jovens.  



 

20 

 

4. OS PRINCIPAIS DESAFIOS COM O ENSINO E APRENDIZADO 

DO PATXÔHÃ NA ALDEIA 

 

Quando é falado aqui em ensino e aprendizado de língua Patxôhã em 

Corumbauzinho é importante dizer que esta ação (atualmente) está sob 

responsabilidade exclusiva da escola, já que não existe outra organização na 

aldeia que possa tratar disso. Sendo assim, os professores de língua indígena 

são as pessoas que estão mais próximas do processo de ensino e conhecem 

bem as dificuldades, sendo a primeira delas a falta de formação específica para 

os professores da área. Ainda há carência de materiais didáticos 

especificamente para a disciplina de língua indígena.  

Outro desafio bem comum, até mesmo apontado pelo professor Jhon 

Lennon, é que nem todos os jovens demonstram interesse em aprender, então 

nesse processo de revitalização, reavivamento linguístico tem-se duas lutas: 

uma é conscientizar e incentivar as pessoas a quererem participar e a outra é 

promover as ações para que o projeto seja bem-sucedido. 

 

4.1 O conhecimento da língua Patxôhã fora do contexto escolar 

 

A prática de uso da língua Patxôhã não tem muita força fora do 

contexto escolar, ou seja, o único ambiente que mais promove ações que 

voltadas para o uso do Patxôhã é o colégio. Digo isto porque lá é o lugar onde 

mais tem práticas de uso da língua Patxôhã. Em conversa com algumas 

pessoas da aldeia, perguntei se elas sabiam falar na sua língua indígena, isto 

é, o Patxôhã, e muitos respondiam que não sabiam. Porém, elas conhecem 

várias palavras aleatórias, que até mesmo usam no cotidiano como, por 

exemplo, as palavras a seguir: 

 

kayãbá – dinheiro 

tahãw – café 

bayxú – bonito 

kijeme – casa 

kuyuna – farinha 



 

21 

 

kumãdá – feijão 

 

É comum as pessoas acharem difícil conseguir falar fluentemente a 

língua Patxôhã, mas a questão é que talvez seja a falta de iniciativas de 

práticas mais eficazes de ensino visando o aprendizado intensivo e não 

somente nas escolas. 

Ao longo do desenvolvimento desta pesquisa foi feita uma 

análise/observação na comunidade da aldeia Corumbauzinho e verificaram-se 

muitas carências de usos escritos da língua Patxôhã, por exemplo, placas de 

referência e indicações em língua indígena. Não há nenhum material deste tipo 

na aldeia. Possivelmente boa parte das aldeias Pataxó estão nesta mesma 

situação. É muito importante que uma comunidade indígena possa utilizar e 

evidenciar o uso escrito de sua língua na aldeia e fora dela também.  

Outra observação feita foi que o nome da aldeia não está em língua 

Patxôhã, e percebe-se que isso é algo possível e fortaleceria a identidade 

Pataxó da comunidade. O nome da aldeia em língua indígena ficaria escrito da 

seguinte forma: Corumbauzinho – “Korumbau’kwi”. 

Segundo o vice cacique, a aldeia não recebeu um nome na língua 

indígena porque na época de sua fundação a situação da língua Patxôhã não 

era tão forte e abordada como é atualmente. 

As saudações em língua indígena não são utilizadas frequentemente 

na comunidade, isto é, as pessoas não têm esse costume de saudarem-se em 

Patxôhã. Geralmente cumprimentam-se em língua portuguesa. Muitos pais 

registram seus filhos com nomes do Patxôhã enquanto outros preferem colocar 

nomes fora do contexto da língua indígena. 

Como foi falado anteriormente, algumas pessoas da comunidade não 

têm certa noção da importância da língua indígena na comunidade em 

consequência de que no passado o povo Pataxó foi reprimido e obrigado a 

deixar de falar sua língua nativa, porém, muitas palavras do idioma ficaram 

vivas no vocabulário dos mais velhos. 

 

Porque a nossa língua não foi perdida como dizem. A língua pataxó 
está no nosso dia a dia. Tentaram tirar o direito de continuarmos 
falando a nossa língua. Fomos aldeados à força, mas nem tudo foi 
perdido de nossa língua antiga! Pois com a ajuda resistente dos mais 



 

22 

 

velhos, foi possível preservar nas memórias musicais e no uso diário 
uma quantidade de palavras de grande valor para nós. (Inventário 
cultural Pataxó, 2011, p. 08) 

 

Ao analisar a questão sociolinguística na comunidade é notável que 

todas as pessoas falam português como primeira língua, porém há algumas 

palavras do vocabulário Patxôhã que foram aportuguesadas e as pessoas 

falantes nem sabiam que usavam palavras da língua Pataxó no cotidiano. Isso 

é o que chamamos de português indígena e tem a ver com a resistência 

indígena. A seguir, veja alguns exemplos: 

 

Mukiá – Assar (verbo) 

Kõdõgá – Reclamar (verbo) 

Kâkay – Bagagem (substantivo) 

Morotó – Larva (substantivo) 

 

Os dois verbos acima são usados na língua portuguesa, até mesmo 

nas formas conjugadas. Ex.: Mukiá – muquiado, muquiando, muquiei. Kõdõgá 

– condongado, condongando, condongou.   

O substantivo “kâkay” é usado para designar bagagem em alguns 

contextos. Ex.: Fulano pegou os “kâkay” dele e foi embora! 

Já no caso da palavra “morotó” ela é usada exclusivamente para se 

referir a larvas de alguns besouros ou moscas (principalmente que são 

encontradas em troncos velhos de coqueiros ou larva de moscas na carne 

podre), isto é, lá na aldeia Corumbauzinho, bem como em outras aldeias da 

região, as pessoas não falam larva, dizem sempre “morotó”. Ex.: Aquela carne 

estava podre e cheia de “morotó”! 

O fenômeno do "português indígena" na Aldeia Corumbauzinho, onde 

palavras da língua Patxôhã são integradas ao vocabulário português, 

representa uma forma significativa de resistência linguística e cultural. Essa 

prática evidencia a resiliência da comunidade Pataxó em preservar elementos 

da sua língua ancestral, mesmo diante da predominância do português como 

primeira língua. Ao incorporar termos Patxôhã no cotidiano, os membros da 

aldeia mantêm vivas as expressões e significados culturais únicos, reforçando 

a identidade étnica e a conexão com suas raízes. Esse processo de mistura 



 

23 

 

linguística não apenas preserva o idioma Patxôhã de forma prática e acessível, 

mas também simboliza um ato de resistência contra a “assimilação cultural”, 

afirmando a presença e a relevância contínua da cultura Pataxó. 

Em Corumbauzinho o Patxôhã também é usado na igreja evangélica, 

onde os louvores são cantados em português e em língua indígena e até 

mesmo um livro completo da Bíblia (o Evangelho de São Mateus) já foi 

traduzido para a língua indígena Pataxó. Vale ressaltar também que o nome da 

congregação foi registrado em cartório na língua Patxôhã, justamente para 

evidenciar a identidade Pataxó na instituição. A igreja tem sido o segundo lugar 

depois do Colégio onde são promovidas ações de incentivo à prática de uso da 

língua Patxôhã.  



 

24 

 

5. PROPOSTA DE UM GRUPO DE CONVERSAÇÃO EM PATXÔHÃ 

 

A conversa/diálogo inteiramente em língua Patxôhã é algo que muitos 

consideram difícil de se tornar realidade. Pelo que parece existe uma “barreira” 

que impede esta realização. A falta de informação, incentivo e até mesmo 

material didático são elementos que compõe essa barreira. Outro fator é que a 

situação de reavivamento da língua indígena Pataxó não tem muitas 

referências como a proposta neste trabalho de percurso, apesar do grupo 

Atxôhã promover muitas ações afirmativas para isso. 

 

Esse trabalho, apesar de todos os avanços, está ainda em fase de 
desenvolvimento: na música, o uso do patxohã, como é chamado o 
idioma Pataxó, já é uma realidade; no entanto, há ainda muito a ser 
feito para que o uso cotidiano também se torne efetivo. Mas se 
depender dos esforços dos educadores e das lideranças Pataxó 
empenhadas na valorização de sua língua e cultura, em breve todos 
estarão se comunicando em patxohã sem embaraço. (Inventário 
cultural Pataxó, 2011, p. 52) 

 

Mas como muitos sabem, o ensino/aprendizado acontece melhor na 

prática do que somente na teoria. Como afirma Tohõ Pataxó em seu relato para 

esta pesquisa:  

 

O fortalecimento da nossa língua Pataxó, o Patxôhã hoje, só se 
fortalece a partir da prática do dia a dia. Seja na escola, na 
comunidade, nos rituais, nosso awê, nas reuniões... Então todo 
momento que a gente está participando, praticar a oralidade, é 
falando mesmo com os parentes com certeza se fortalecerá. Mas se 
o Patxôhã ficar só em sala de aula na teoria, fica um pouco muito 
difícil da comunidade também ter mais contato também no dia a dia. 
Mas é isso aí, é preciso que a comunidade juntamente com a escola, 
é preciso que o professor de Patxôhã tenha esse interesse de 
fortalecer cada dia mais. Inclusive nós hoje na área de retomada na 
Pataxí Pataxó Akuã Tarakwatê, já colocamos até esse nome e foi 
com o objetivo de fortalecer mesmo a questão dos nossos rituais, a 
questão nossa língua, e assim a gente um dia estaremos falando sem 
embaraço. O que diz nossos mais velhos também, aqueles que 
também começaram a pesquisar, pra poder catalogar as palavras e 
daí nós está falando hoje. Então hoje já tem vários professores de 
Patxôhã que fala, um bocado aí também. E é pra usamos aí, usarmos 
no dia a dia.  
(relato de Tohõ Pataxó, 2024) 

 

Percebe-se que as ações em parceria da escola e comunidades a fim 

de promover o fortalecimento ou até mesmo o reavivamento da língua Patxôhã 

são bem mais promissoras do que cada uma individualmente. 



 

25 

 

Então uma alternativa adequada para a prática do diálogo em Patxôhã 

seria um grupo de conversação. 

Um grupo de conversação desempenha um papel fundamental no 

reavivamento de uma língua, especialmente no contexto de línguas indígenas 

como o Patxôhã. Esses grupos oferecem um ambiente seguro e encorajador 

para os membros praticarem a língua, compartilharem conhecimentos e 

experiências e desenvolverem habilidades linguísticas. Primeiramente, um 

grupo de conversação proporciona uma oportunidade para os falantes 

praticarem o diálogo e encontrarem outros interessados em aprender a língua. 

Essa prática oral é essencial para analisar os aspectos únicos da língua, como 

pronúncia, entonação e vocabulário específico para cada contexto. Além disso, 

o grupo de conversação cria um espaço onde os membros podem se sentir 

empoderados para usar a língua em situações cotidianas, porque na aldeia não 

há um ambiente onde as pessoas possam ter essa oportunidade. 

Como mencionado, ao se pensar numa iniciativa para a revitalização 

efetiva de uma língua (no caso, o Patxôhã) deve-se ressaltar quem será o 

público-alvo desta ação. Os jovens são um público que pode ser considerado o 

mais adequado para se trabalhar com o ensino para a prática de conversação 

fluente. Porém, entende-se que para realização deste trabalho há uma 

necessidade de pessoas que já possuam um conhecimento intermediário em 

Patxôhã (podendo ir além do público jovem), ou seja, o grupo de conversação 

será um ambiente/ocasião para os participantes exercitarem o que já sabem 

sobre a língua. 

Na aldeia Coroa Vermelha, no município de Santa Cruz Cabrália, um 

indígena chamado Apetxiênã Pataxó, que também é professor de língua 

indígena, tem desenvolvido uma iniciativa que dialoga bastante com esta 

proposta de reavivamento linguístico. A seguir veja o relato de como esta ação 

tem acontecido: 

 

Então, desde já que a gente é um povo, que a gente sabe que com 
todo histórico de massacre, de conflito, do homem branco e a nossa 
língua ficou adormecida, aí para a gente hoje em sala de aula 
trabalhar a língua Patxôhã é desafiador porque hoje o jovem já tem 
acesso as tecnologias do homem branco e muitos até questionam o 
porquê de estar aprendendo aquilo, pra que vai servir aquilo, então a 
gente, enquanto educador, tem que saber explicar o posicionamento. 
Falar a importância da língua, que a língua é importante para a 



 

26 

 

demarcação do território, a língua é nossa identidade, a língua é uma 
herança dos nossos ancestrais que não pode deixar morrer. É nossa 
cultura também. E a gente vem fazendo esse trabalho de formiguinha 
mesmo dentro de sala de aula, mostrando a valorização da língua do 
nosso povo. E a importância através da fala, do cântico... eu mesmo 
hoje procuro praticar o diálogo, trabalhar mais na prática. E porque eu 
costumo falar, que não adianta só eu saber falar Patxôhã e não ter 
ninguém para falar comigo, então hoje eu procuro incentivar meus 
alunos a trabalharem mais na prática. 
E aí foi quando eu tive essa ideia, de estar levando o ensino da língua 
Patxôhã para fora da sala de aula, para a aldeia. Por que levar? 
Porque a partir do momento que a gente leva esse ensino, a gente 
está ajudando. Vai um aluno participar, que queira aprender mais 
sobre a língua, vai um tio, vai uma avó, vai um pai, vai uma mãe... E 
hoje o nosso desafio é esse. Nosso desafio na sala de aula é a gente 
ensinar dentro da sala de aula e quando o aluno chega em casa não 
tem esse incentivo. Então através disso eu tive a ideia de iniciar essa 
pequena ação, que é o "Aktxurá eoató tarakwatê uī Patxôhã" que é 
Coroa Vermelha Forte no Patxôhã,  ele é um trabalho que graças a 
Deus hoje vem dando muito certo, onde a gente faz o trabalho nos 
espaços comunitários da aldeia. A gente faz na num final de semana, 
no centro cultural, faz em um shopping, faz no shopping indígena, faz 
no colégio estadual, faz no Espaço Korihé, que é um espaço também 
das comunidades.  A gente tenta levar esse ensino pras 
comunidades, porque ali todos que vê, passando ali e é bem acolhido 
e a gente procura estar fortalecendo essa parte da língua. E fazendo 
com que eles percam a vergonha de falar né? Que hoje nosso grande 
desafio é fazer que o nosso povo fale no diálogo mesmo né? Saia da 
escrita e vai para o diálogo mesmo né, e hoje a gente faz esse 
trabalho graças a Deus vem dando certo cada vez mais. As pessoas 
nos procuram mais querendo aprender e a gente está aqui nessa 
missão. E não só aqui em Coroa Vermelho, mas a gente também 
deixa a disposição pra estar em outras aldeias fortalecendo esse 
trabalho. Que nem é um trabalho meu nem de ninguém, o trabalho do 
povo Pataxó e a gente tem essa missão de fortalecer. 
 
(Relato de Carlinhos (Apetxiênã Pataxó), 2024) 

 

No seu relato, Apetxiênã apresenta um trabalho dedicado à 

preservação e ensino da língua Patxôhã, realizando-o tanto dentro quanto fora 

da sala de aula. Percebe-se que os desafios enfrentados, especialmente o 

questionamento dos jovens sobre a relevância de aprender a língua frente às 

tecnologias e influências do homem branco também podem ser notados em 

Corumbauzinho. No entanto, ele ressalta a importância da língua como 

demarcação do território, identidade e herança cultural, destacando a 

necessidade de não deixá-la morrer. 

Para enfrentar esses desafios, o educador adota uma abordagem 

prática, incentivando os alunos a praticarem o diálogo e levando o ensino da 

língua para fora da sala de aula, para a aldeia. Com isso ele pretende envolver 



 

27 

 

não apenas os alunos, mas também membros da comunidade, como tios, avós 

e pais, ampliando o alcance e o impacto do ensino. 

O projeto "Aktxurá eoató tarakwatê uī Patxôhã" é descrito como uma 

ação bem-sucedida que ocorre em diversos espaços comunitários, como o 

centro cultural, shopping indígena e colégio estadual, com o objetivo de 

fortalecer o uso e a prática da língua. A iniciativa busca superar a vergonha de 

falar e incentivar o diálogo na língua Patxôhã, expandindo-se para outras 

aldeias para fortalecer esse trabalho coletivo de preservação cultural e 

linguística. Então, percebe-se que ações como essa podem ser o 

desencadeamento para que o povo Pataxó possa de modo efetivo se 

reapropriarem do domínio do Patxôhã. 

 

 

Figura 5 - Card de convite para o Aktxurá eoató tarakwatê uī Patxôhã. Fonte: Apetxiênã Pataxó. 

 

Para entender e refletir sobre as possibilidades de efetivar a prática 

fluente da língua Patxôhã na aldeia Corumbauzinho foi proposto a criação de 

um grupo de conversação de língua indígena na comunidade. Através deste 

grupo pretende-se utilizar algumas metodologias para introduzir e incentivar 



 

28 

 

diálogos em Patxôhã. Como procedimentos podem destacar: jogo de pronúncia 

em Patxôhã, leituras, roda de conversa, dinâmicas, etc. 

A proposta de criação do grupo de conversação em língua Patxôhã na 

Aldeia Corumbauzinho visa revitalizar e fortalecer de maneira efetiva a língua 

indígena entre os membros da comunidade Pataxó. Antes da criação de um 

grupo na prática, surgiu a ideia de criar um grupo de whatsapp.  

 

5.1 Grupo de Whatsapp como ferramenta para a conversação em Patxôhã 

 

Um grupo de Whatsapp pode ser muito importante no aprendizado de 

uma língua, principalmente quando se quer praticar a conversação fluente. 

Uma vantagem é que os participantes podem compartilhar materiais de 

aprendizado, como apostilas em pdf, vídeos e exercícios de prática, que 

ajudam a expandir o vocabulário e a compreensão da gramática. Além disso, a 

troca de mensagens em tempo real permite que os membros pratiquem a 

escrita no Patxôhã, melhorando sua fluência e precisão. Sem contar que 

atualmente a rede social é uma ferramenta muito usada pelas pessoas e é 

interessante a incluir nessa proposta. 

No entanto, o aspecto mais valioso de um grupo de Whatsapp para o 

aprendizado da língua é a oportunidade de praticar a conversação em 

momentos que não puderem estar reunidos presencialmente. Os membros 

podem fazer chamadas de voz ou até mesmo videochamadas para praticar 

habilidades de escuta e fala. 

Há pessoas na aldeia Corumbauzinho que até mesmo já conversam 

algumas frases via Whatsapp e isso mostra que a rede social pode ser bem 

abordada nesse processo de conversação. 

Essas interações permitem que os participantes se acostumem com 

ritmos e entonações, preparando-os para situações de comunicação da vida 

real. Além disso, um grupo de Whatsapp pode reduzir a vergonha associada à 

prática da conversação em um ambiente mais formal, incentivando os 

membros a se expressarem livremente e a cometerem erros sem medo de 

julgamento. 



 

29 

 

Em resumo, um grupo de Whatsapp pode ser uma ferramenta 

poderosa no aprendizado de uma língua, proporcionando um espaço para 

interação constante, prática de escrita e conversação, e os participantes podem 

se ajudar, tirar dúvidas etc. 

 

5.2 Análise do Conhecimento Linguístico em Patxôhã 

 

Com o intuito de auxiliar na criação do grupo de conversação, foi feita 

uma análise do conhecimento linguístico em Patxôhã. Para essa análise, foi 

elaborado o formulário online, com o intuito de avaliar o nível de conhecimento 

linguístico em Patxôhã entre algumas pessoas da comunidade, especialmente 

entre os alunos egressos do Colégio da aldeia Corumbauzinho. Ao aplicar este 

formulário, pretendeu-se identificar o grau de proficiência dos envolvidos em 

diferentes aspectos da língua, como compreensão auditiva, expressão oral, 

leitura e escrita como “feedback” da aprendizagem escolar. Essa avaliação foi 

essencial para mapear o atual estado de conhecimento do Patxôhã entre 

algumas pessoas da aldeia, permitindo identificar as necessidades de recursos 

específicos para o ensino e aprendizagem da língua. A primeira questão foi 

sobre o nível de familiaridade com o Patxôhã e havia três conceitos como 

alternativas de escolha sendo eles:  

Iniciante: O aprendiz de nível iniciante possui um contato muito básico 

com a língua Patxôhã. Neste estágio, ele pode reconhecer e utilizar palavras e 

expressões simples, geralmente relacionadas ao cotidiano ou saudações. No 

entanto, sua capacidade de construir frases completas ou sustentar um diálogo 

ainda é limitada. 

Intermediário: O aprendiz intermediário já possui uma compreensão 

maior da estrutura da língua e consegue se comunicar de maneira mais 

autônoma, embora ainda encontre limitações. Ele é capaz de compreender e 

formar frases mais completas, discutir temas simples e entender conversas em 

um ritmo moderado. 

Avançado: No nível avançado, o falante de Patxôhã demonstra 

fluência na maioria dos contextos, sendo capaz de entender e produzir 



 

30 

 

discursos mais complexos, tanto em termos de vocabulário quanto de 

gramática. Ele pode se expressar com confiança em uma variedade de 

situações, incluindo temas cotidianos.  

 

      A pesquisa revela um cenário variado em termos de domínio da língua. De 

acordo com as respostas, que totalizam 28 participantes, a maioria se 

considera no nível intermediário, representando 50% (14 pessoas) dos 

entrevistados. Mas eu devo dizer que durante a análise das respostas obtidas 

no questionário, foi identificado que alguns participantes forneceram respostas 

que não condizem com o nível real de conhecimento da língua. 

Especificamente, observou-se que alguns, embora reconhecidamente estejam 

no estágio inicial de aprendizado, indicaram estar em um nível avançado de 

familiaridade com o Patxôhã. Esse comportamento pode ter ocorrido por 

diferentes motivos, como o desejo de demonstrar maior conhecimento ou uma 

percepção equivocada sobre seu real domínio da língua.  

     Uma parcela significativa, 42,9% (12 pessoas), se identifica como iniciantes 

na língua, sugerindo que muitos ainda estão nos estágios iniciais de 

aprendizado ou possuem um conhecimento mais básico do Patxôhã. Apenas 

uma pequena minoria, 7,1% (2 pessoas), declarou ter um nível avançado de 

familiaridade com a língua, o que indica que o domínio pleno do idioma ainda é 

restrito entre os ex-alunos (embora alguns possam ter fornecido informações 

equivocadas). 



 

31 

 

     Esses dados sugerem que, embora haja algum conhecimento da língua 

entre os ex-alunos, a maioria ainda está em processo de aprendizado, o que 

reforça a importância de iniciativas voltadas para a prática e o aprofundamento 

do Patxôhã. 

       A segunda questão foi sobre a compreensão auditiva e revelou que a 

maioria, 67,9% dos respondentes (19 pessoas), consegue entender conversas 

simples na língua. Esse dado é promissor, indicando que, apesar das 

dificuldades de fluência plena, boa parte dos participantes tem um nível básico 

de compreensão auditiva, o que é um passo importante no processo de 

revitalização da língua. 

 

 

     Por outro lado, 32,1% (9 pessoas) afirmaram não conseguir entender 

conversas simples em Patxôhã, o que revela a necessidade de mais ações 

educativas voltadas para a prática da língua, visando melhorar a familiaridade e 

a fluência entre os membros da comunidade. Esses resultados reforçam a 

importância de continuar com atividades de imersão e conversação para que 

mais pessoas possam desenvolver essa habilidade. 



 

32 

 

 

O gráfico acima ilustra os resultados da terceira pergunta que foi sobre 

a habilidade dos participantes de distinguir os diferentes tempos verbais 

(passado, presente e futuro) na língua Patxôhã. Dos 28 respondentes, 71,4% 

(20 participantes) afirmaram que não conseguem distinguir os tempos verbais, 

enquanto 28,6% (8 participantes) declararam que sim, conseguem fazer essa 

distinção. Isso indica que a maioria dos participantes enfrenta dificuldades em 

reconhecer as variações temporais na gramática da língua. 

 

Este gráfico apresenta os resultados da quarta pergunta sobre a 

capacidade de produção oral em Patxôhã, onde foi perguntado se os 

participantes se sentem capazes de formular frases simples na língua. Das 28 

respostas recebidas, 60,7% (17 participantes) afirmaram que se sentem 

capazes de formular frases simples, enquanto 39,3% (11 participantes) 



 

33 

 

indicaram que não se sentem à vontade para isso. Esse dado revela uma 

distribuição significativa de indivíduos que possuem uma habilidade básica de 

produção oral, embora ainda exista uma parte considerável que enfrenta 

dificuldades com essa competência. 

A quinta e última pergunta abordou uma questão muitíssimo importante 

para a reflexão sobre o tema Práticas e usos do Patxôhã na aldeia 

Corumbauzinho, que foi sobre a frequência ao falar a língua. 

 

O gráfico acima evidencia uma preocupante falta de engajamento com 

o uso da língua Patxôhã entre os participantes desta pesquisa. Embora 21,4% 

(6 pessoas) pratiquem a língua diariamente, a maioria, 57,1% (16 pessoas), 

relatou praticá-la apenas mensalmente, o que reflete um desinteresse 

considerável na manutenção ativa da fluência. Além disso, 17,9% (5 pessoas) 

praticam semanalmente, e uma pessoa (3,6%) se envolve com a língua "de vez 

em quando". Esses dados mostram uma falta de comprometimento significativo 

com a prática regular da língua, o que pode comprometer a revitalização do 

Patxôhã, já que a maioria só a utiliza de maneira eventual. 

Estes dados coletados poderão ser usados para subsidiar futuras 

iniciativas de promoção e fortalecimento do Patxôhã, contribuindo para 

estratégias de ensino mais eficazes e adaptadas às necessidades dos 

participantes. Além disso, os resultados poderão ser utilizados em futuros 

trabalhos de revitalização linguística. 



 

34 

 

6. RESULTADOS DO GRUPO DE CONVERSAÇÃO EM PATXÔHÃ 

 

      Lançar a proposta de um grupo de conversação em língua Patxôhã na 

aldeia foi uma experiência de altos e baixos, marcada por expectativas, 

tentativas e um constante aprendizado sobre as realidades e desafios da 

revitalização da língua. Embora os resultados iniciais desta pesquisa já me 

tenham dado uma noção da realidade linguística do Patxôhã na aldeia 

Corumbauzinho — ou seja, que as pessoas que não frequentam a escola 

demonstram pouco interesse em aprender ou praticar o Patxôhã com o objetivo 

de fortalecer a língua na comunidade ou realizar o sonho de ter um grupo de 

falantes fluentes —, fiquei muito empolgado em lançar a proposta de um grupo 

de conversação em língua Patxôhã. 

       Primeiramente, apresentei a proposta no grupo da comunidade, 

destacando repetidamente a importância de aprender e fortalecer o Patxôhã, 

especialmente no contexto atual de lutas pelos direitos territoriais e contra o 

Marco Temporal, que afetam diretamente a identidade e a resistência dos 

povos indígenas. Eu esperava que, a partir dessas falas, as pessoas 

manifestassem interesse espontâneo em aprender a língua, porém, para minha 

surpresa, ninguém se mostrou interessado ou me procurou para participar. 

       Diante dessa situação, decidi ir além e conversei pessoalmente com 

algumas pessoas da aldeia. Das conversas, oito pessoas confirmaram que 

participariam das atividades do grupo de conversação. Esse momento me 

trouxe um certo ânimo, pois, apesar da falta de interesse inicial, essas 

confirmações indicavam um potencial de engajamento positivo. 

       Com a esperança renovada, preparei um card de divulgação da proposta, 

criei um grupo de WhatsApp com os interessados e organizei os detalhes para 

o grupo de conversação. Fui até a escola da aldeia e consegui um espaço para 

realizarmos as atividades, que seriam todas as quartas-feiras, às 19h. Também 

preparei atividades dinâmicas e imprimi apostilas de estudo em Patxôhã para o 

primeiro encontro. No entanto, apenas três pessoas compareceram. Mesmo 



 

35 

 

assim, aproveitamos o momento para realizar uma socialização e "quebra-gelo" 

com relação à língua. Senti uma pontada de desânimo ao perceber que a 

maioria dos confirmados não havia comparecido. 

 

  

Figura 6: card de convite feito para divulgação da proposta do grupo de conversação. Fonte: arquivo pessoal. 

 

     Persisti na tentativa de engajar o grupo, chamando novamente aqueles que 

tinham prometido participar, fazendo um novo apelo. Na semana seguinte, 

apenas uma pessoa apareceu. Apesar do esforço, percebi que o participante 

estava um pouco enfadado com o encontro, ele estava com pressa não 

demonstrando muito interesse em querer estar ali. Foi então que sugeri ajustar 

o dia e o horário dos encontros. Concordamos que seria melhor nos reunir nos 

finais de semana. No entanto, no dia marcado, ninguém compareceu. 



 

36 

 

     Confesso que esse desinteresse de meus parentes me deixou um pouco 

frustrado. Continuaram a ocorrer mais dois encontros sem nenhuma 

participação. Mesmo assim, insisti, continuei chamando, mas, infelizmente, 

alguns acontecimentos na aldeia dificultaram a continuidade dessas atividades. 

     Diante desse cenário, cheguei à conclusão de que, para dar continuidade ao 

trabalho de revitalização da língua Patxôhã na aldeia Corumbauzinho, é 

necessário, antes de tudo, conscientizar as pessoas sobre a importância de 

aprender e, principalmente, usar a língua em seu cotidiano. Como afirma o 

RCNEI: 

 

É importante entender, entretanto, que é possível impedir que uma 
língua indígena desapareça. Para isso é preciso que, em primeiro 
lugar, seus falantes percebam as causas que estão colocando em 
risco a sobrevivência de sua língua e, em segundo lugar, que 
assumam o compromisso de tentar brecar avanços da língua 
dominante, criando estratégias para tanto. (BRASIL, RCNEI, 1998, 
p. 119) 

 

Antes de qualquer iniciativa de revitalização linguística é necessário 

que os envolvidos compreendam a importância do trabalho e o porquê devem 

se comprometer. 

Na verdade, esse resultado já era algo que se poderia esperar 

conforme o que foi descrito anteriormente neste texto. O fracasso da ação 

prática de formar um grupo de conversação só fez confirmar mais uma vez a 

desmotivação dos parentes em aprender/praticar o idioma. Criar uma iniciativa 

de prática da língua fora do contexto escolar revelou-se um desafio muito 

grande, que exige uma abordagem estratégica de sensibilização e mobilização 

da comunidade. 

Compromisso e constância são dois elementos fundamentais para o 

sucesso em projetos como esse. É importante que, ao participar do grupo de 

conversação, as pessoas devam estar totalmente dedicadas e envolvidas com 

a meta ou objetivo, que nesse sentido seria o diálogo somente em língua 

Patxôhã.  

A constância é essencial porque se refere à persistência necessária 

para alcançar o objetivo, pois em ocasiões como esta, as pessoas começam as 



 

37 

 

atividades, mas no meio do caminho acabam desistindo ou perdendo o foco. 

Então para o êxito do grupo de conversação é necessário ter o compromisso e 

assumir a responsabilidade de sempre participar das reuniões do grupo, 

contribuir no que for preciso, mesmo quando as coisas se tornarem difíceis. 

Quando o compromisso e constância são combinados é possível alcançar 

resultados duradouros e significativos.  

No entanto, é interessante usar algumas estratégias para incentivar os 

participantes a continuarem na jornada como por exemplo, um lanche, 

dinâmicas lúdicas para tornar o momento mais agradável e principalmente 

temas para a conversação que sejam adequados ao conhecimento já adquirido 

pelos envolvidos e que estejam relacionados com o público participante. Todos 

estes elementos devem ser pensados para evitar que em meados do processo 

os participantes acabem perdendo o interesse e consequentemente desistindo. 



 

38 

 

7. CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

     Esta pesquisa revelou uma situação preocupante, mas infelizmente comum 

entre muitas línguas indígenas em todo o Brasil. A língua Patxôhã, um 

patrimônio cultural do povo Pataxó, está atualmente restrita (no uso cotidiano) 

a algumas palavras soltas e saudações, sem falantes fluentes na comunidade. 

Esse fato é uma marca profunda da colonização imposta pelos colonizadores 

europeus, que dizimaram culturas, tradições e línguas de povos originários em 

todo o território que hoje compreende o Brasil. 

     A colonização não foi apenas um processo de ocupação territorial, mas um 

ataque violento às identidades indígenas. A imposição da língua e da cultura 

dos colonizadores europeus, em detrimento das línguas nativas, foi, de certa 

forma, uma estratégia de apagamento cultural, visando destruir as identidades 

dos povos originários para fortalecer a dos colonizadores. No caso do povo 

Pataxó, como em tantas outras comunidades, a colonização resultou no 

silenciamento da língua Patxôhã, e hoje estamos numa luta para que ela se 

fortaleça. 

     Depois de investigar as práticas de uso da língua Patxôhã na comunidade 

surgiu o pensamento de reverter essa situação e tentar revitalizar o seu uso na 

aldeia Corumbauzinho, propus a formação de um grupo de conversação na 

língua. A ideia era simples: criar um espaço seguro e motivador para que 

alguns membros da comunidade pudessem praticar e, eventualmente, retomar 

a fluência na língua dos nossos ancestrais. No entanto, encontrei um desafio 

significativo - não houve muitos interessados em participar, e os que 

inicialmente se dispuseram a participar, depois de certo tempo não 

continuaram. 

     Essa falta de interesse não pode ser vista de forma isolada, mas deve ser 

entendida como uma consequência direta das décadas, ou mesmo séculos, de 

desvalorização da cultura e língua indígenas. O processo de colonização 

colocou na mente de muitos membros da nossa comunidade, a ideia de que 

nossa língua e nossa cultura são menos valiosas do que as dos colonizadores. 

Portanto, antes de qualquer tentativa de reviver o Patxôhã, percebi que é 



 

39 

 

necessário desenvolver um método de incentivo e conscientização que ajude a 

nossa comunidade a reconhecer o valor da nossa língua e da nossa cultura, e 

principalmente, entender que é urgentemente necessário retomar o uso da 

língua, se empoderar dele. 

     A resistência em participar de um grupo de conversação reflete a 

complexidade do processo de revitalização linguística. Não se trata apenas de 

ensinar uma língua, mas de resgatar, fortalecer uma identidade e reconstruir 

um sentimento de pertencimento. É essencial criar estratégias que promovam o 

orgulho e a valorização da cultura Pataxó, que fortaleçam a identidade indígena 

e que mostrem às novas gerações a importância de manter viva a língua dos 

nossos ancestrais. 

     Portanto, para dar segmento ao trabalho será preciso o desenvolvimento de 

uma iniciativa de conscientização, que pode incluir palestras, oficinas culturais, 

promover entre os jovens campanhas de conscientização nas redes sociais, 

fazer vídeos curtos na língua e eventos comunitários que ressaltam a 

importância do Patxôhã como uma expressão viva da nossa identidade. 

Somente quando conseguirmos superar as barreiras criadas pelo processo 

colonial e restaurar o orgulho em nossa cultura, será possível revitalizar 

verdadeiramente o Patxôhã e garantir que ele seja falado fluentemente pelas 

futuras gerações. 

 

 



 

40 

 

8. REFERÊNCIAS  

 

BOMFIM, Anari Braz. Patxohã: a retomada da língua do povo Pataxó. Revista 

LinguíStica / Revista do Programa de Pós-Graduação em Linguística da Universidade 

Federal do Rio de Janeiro. Volume 13, n.1 jan de 2017, p. 303-327 

 

BRASIL Referencial curricular nacional para as escolas indígenas/Ministério da 

Educação e do Desporto, Secretaria de Educação Fundamental. - Brasília: MEC/SEF, 

1998. 

 

MEIRELLES, Sâmela Ramos da Silva, RUBIM, Altaci Corrêa, BOMFIM, Anari Braz 

Década internacional das línguas indígenas no Brasil: o levante e o protagonismo 

indígena na construção de políticas linguísticas, Working Papers in Linguística, v. 23 

n. 2 (2022), p. 154-177. 

POVO PATAXÓ. Inventário Cultural Pataxó: tradições do povo Pataxó do 

Extremo Sul da Bahia. Bahia: Atxohã / Instituto Tribos Jovens (ITJ), 2011. 

 

SANTOS, Maicon Rodrigues dos. Estratégias de fortalecimento linguístico e cultural 

no Colégio Estadual Indígena de Corumbauzinho, Prado-Ba. Grau Zero – Revista 

de Crítica Cultural, v. 11, n. 1, p. 49-71, 2023. Disponível em: < 

https://www.revistas.uneb.br/index.php/grauzero/article/view/v11n1p49>. Acesso em 

21 de maio de 2024. 

 

 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/workingpapers/issue/view/3297
https://periodicos.ufsc.br/index.php/workingpapers/issue/view/3297

