
 

 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS 

GERAIS 

Faculdade de Educação 

Formação Intercultural para Educadores Indígenas 

 

 

 

 

 

Antônio Santana da Mota 

 

 

 

 

 

 

 

 

Wapte | a juventude Indígena Xakriabá 

Entre o chão da aldeia e o chão do mundo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte - MG 

2024 



 

 

Antônio Santana da Mota 

 

 

 

 

 

 

 

Wapte | a Juventude Indígena Xakriabá 

Entre o chão da aldeia e o chão do mundo 

 

 

 

 

 

 

 

Percurso acadêmico apresentado ao curso de Formação 

Intercultural de Educadores Indígenas FIEI/FaE/UFMG da 

Universidade Federal de Minas Gerais, como requisito para 

obtenção do título de Licenciado em Línguas Artes e 

Literatura.  

 

Orientador: Pedro Rocha 

Co-orientadora: Rebeca Cássia de Andrade 

                      
 
 
 

 

 

 

Belo Horizonte - MG 

2024 



 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Dedico todo meu trabalho ao meu 

povo Xakriabá, em especial a toda 

juventude engajada na Luta por 

direitos, trazendo a importância da 

continuidade, resistência e 

aprendizados ancestrais dos nossos 

anciões.  



 

 

 

AGRADECIMENTOS 

Agradeço primeiramente a Waptôkwa Zawre (Grande Deus) por permitir 

que eu alcançasse este momento muito importante em minha vida. 

 Aos meus pais, Antônio Felício da Mota e Aldina Lopes da Mota por terem 

me criado mesmo diante de tantas dificuldades, sem nunca deixar de nos passar 

seus ensinamentos vindos da ancestralidade, sempre me incentivando a estudar 

desde criança até os dias de hoje. Continuarei fazendo histórias porque o 

primeiro capítulo foi escrito por vocês dois, me colocando no caminho certo da 

vida, com seus riquíssimos ensinamentos. Ariãtã, mamang, nachatari. Meus 

sinceros agradecimentos. 

  

E a todos os meus irmãos pelo apoio e incentivo  

Mesmo estando longe fisicamente 

Vocês estão sempre comigo 

Nas horas mais difíceis seremos irmãos e amigos. 

  

Ao meu irmão Dazim  

Com sua espiritualidade de guerreiro 

Pois nas horas mais difíceis  

Eu me comunicava primeiro 

 

Edim com seu jeito brincalhão 

Ao contar as dificuldades  

Sempre me dava uma solução 

 

Romário quase não tinha muito para falar 

Mas sempre à disposição  

Para poder me ajudar. 

  

Nei por ser o irmão mais velho 

Também não posso deixar de agradecer  

Cuidou também dos meus dois filhos 



 

 

Enquanto eu estava na UFMG. 

  

Mawra e Joselma 

Estávamos juntos na mesma caminhada 

As duas também fazendo o FIEI 

A todos os momentos nos encontrava. 

  

Kawane a irmã caçula  

Com sua inteligência e disponibilidade 

Estudando direitos  

Na mesma universidade. 

  

Jossane e Nelma 

As duas irmãs do meio  

Sempre dispostas a conversar  

Às vezes até me davam conselhos.   

  

À minha companheira Eusélia 

Sempre do meu lado  

Me ajudando com os meus trabalhos 

A ser realizado 

Enfrentando os mesmo desafios  

Dentro da universidade.  

  

Aos meus queridos filhos  

Jamilly, Janisson e Īsenãwa 

Foi um dos motivos  

Para meus estudos continuar. 

 

Ao saudoso pajé Vicente   

Não tenho palavras para expressar  

O quanto foi cuidadoso  

Com o povo Xakriabá 

A cada vinda para o módulo  



 

 

Sempre disposto a nos ajudar  

Com suas orações e ensinamentos  

Consegui me formar. 

 

Um grande pajé formado 

Com a sabedoria ancestral  

Um livro vivo que tenha guardado  

O verdadeiro saber 

Das plantas medicinal 

Mesmo não estando fisicamente 

Os seus ensinamentos 

Estão sempre presentes. 

 

Na espiritualidade  

Podemos conectar 

Um pajé nunca morre 

Apenas muda de lugar  

Em cada ensinamento está presente 

O pajé Vicente Xakriabá. 

 

Ao pajé Déda Sirêpte com sua sabedoria, um grande guerreiro que tem 

contribuído não somente com a juventude, mas também com a luta do povo 

Xakriabá, orgulho em ter não somente enquanto professor de cultura, mas 

também como pajé, despertando em nossa juventude em continuar a luta e a 

valorização do saber tradicional, ancestral do povo Xakriabá.  

As lideranças do povo Xakriabá, em especial o doutor de notório saber Sr. 

Valdemar. Não podemos esquecer das primeiras lideranças que têm lutado em 

busca da formação dos primeiros professores da nossa educação diferenciada, 

cacique Rodrigão, Sr.  Emilio, Sr. Valdim (em memória) que também foi parte 

dessa real história. 

À toda juventude Xakriabá que estão engajados nos movimentos, 

enfrentando vários desafios na luta por direitos e a existência do nosso 

pertencimento étnico.   



 

 

Ao cacique Domingos Xakriabá, por nos ensinar a caminhar juntos na luta 

por direitos, um grande exemplo para a juventude que desde os 12 anos de idade 

vem lutando pelo futuro de quem está presente e aqueles(as) que ainda estão 

por vir. 

Aos meus entrevistados Flávia, Edgar Kanaikõ, Juvana, Dilla Wasady, 

Neguim, Edvan e Déda Sirêpte, todos foram essenciais para a minha formação 

dentro da UFMG.  

Os guerreiros do Grupo Cultural da Aldeia Prata, a minha base de 

incentivo durante a minha caminhada, presentes em todos os momentos nessa 

nova jornada. 

À minha turma da LAL, agradeço por fazer parte dessa missão tão 

importante, além do compromisso com os estudos, me concederam a missão de 

ser representante de turmas durante a minha jornada de estudante.  

À turma do futebol. Os parentes Pataxó, Krenak, Xucuru, Guarani e 

Maxakali. À toda família UFMG. Agradeço pelas trocas de experiências durantes 

os 4 anos de curso, na construção de um novo aprendizado e a resistência de 

estarmos com um pé na aldeia e outro no mundo. 

Ao meu orientador Prof. Dr. Pedro Rocha e a Co-orientadora Dra. Rebeca 

agradeço imensamente por toda sua dedicação neste projeto, pela paciência e 

muito carinho que sempre tiveram comigo, por tudo que me ensinaram nessa 

trajetória de percurso. Agradeço ainda por todo empenho que tiveram em buscar 

e indicar fontes colaboradoras para tornar possível este trabalho, tornando os 

resultados cada vez mais potentes! 

A todos os professores e bolsistas do FIEI, em especial, aos professores 

da Habilitação em Línguas Artes e Literatura (LAL) e aos bolsistas. Vocês são 

muito especiais. Obrigado pela paciência, pela preocupação e dedicação que 

vocês sempre têm com todos os alunos do FIEI!  

Ariãtã!  

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A juventude Xakriabá da terra ao texto, dos cânticos ao 

entoar, do urucum ao jenipapo, do saber tradicional ao 

som do maracá, do chão da aldeia para o chão do mundo 

com a borduna e o pensar, o poder da caneta sendo 

transformado, como ferramenta de luta para o povo 

Xakriabá (Antônio Santana da Mota, 2024).  

  



 

 

 

RESUMO 

 

Este percurso acadêmico trata dos movimentos da juventude indígena Xakriabá, 
dentro e fora do território. A resistência do povo Xakriabá se manifesta pela forma 
da organização coletiva por mutirões focados na demarcação das terras, na 
preservação da cultura, das línguas e tradições, desafiando a opressão de 
fazendeiros e as proibições culturais impostas. Juntos das lideranças 
ancestralizadas e presentes, o desempenho da juventude indígena tem papel 
fundamental na luta coletiva. Sendo assim, este trabalho acadêmico reflete sobre 
a juventude Xakriabá e destaca a importância da mobilização cultural e da 
liderança juvenil dentro das aldeias, atestando a conexão dos jovens com a 
ancestralidade e suas responsabilidades sociais. Além da descrição textual, 
apresenta-se um capítulo apoiado por imagens que expressam histórias e 
contribuições da juventude Xakriabá nos movimentos de luta dentro e fora do 
território, reforçando a importância da memória visual na luta indígena. 

Palavras-chave: Juventude indígena; Xakriabá; Território; Acampamento Terra 
Livre; Imagens. 

  



 

 

ABSTRACT 

 
This academic journey seeks to present movements of the Xakriabá indigenous 
youth, both inside and outside the territory. The resilience of the Xakriabá people 
is manifested in the form of collective organization through joint efforts focused 
on land demarcation, the preservation of culture, languages and traditions, 
challenging the oppression of landowners and imposed cultural prohibitions. 
Together with ancestral and present leaders, the performance of indigenous 
youth plays a vital role in the collective struggle. Thus, this academic work reflects 
on the Xakriabá youth and highlights the importance of cultural mobilization and 
youth leadership within the villages, attesting to the young people's connection 
with their ancestry and their social responsibilities. In addition to the textual 
description, there is a chapter supported by images that express the stories and 
contributions of the Xakriabá youth in the struggle movements inside and outside 
the territory, reinforcing the importance of visual memory in the indigenous 
struggle. 

Key words: Indigenous youth; Xakriabá; Territory; “Terra Livre” Camp; Images. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ........................................................................................................... 13 

Narrativas sobre o pesquisador ............................................................................ 13 

Narrativas sobre o povo Xakriabá ......................................................................... 14 

Caminhos trilhados para a realização deste percurso ........................................... 20 

CAPÍTULO 1 - DA TERRA AO TEXTO ...................................................................... 22 

1.1 A luta dos povos indígenas e a Constituição de 1988 ..................................... 22 

1.2 O que é ser jovem para o povo Xakriabá .............................................. 24 

1.3 O movimento da juventude Xakriabá ............................................................... 27 

1.3.1  Por onde caminha a juventude Xakriabá dentro território ...................... 27 

1.3.2 Criação do movimento da juventude Xakriabá ........................................ 29 

1.3.3 Os primeiros articuladores ...................................................................... 30 

1.3.4 A organização no início .......................................................................... 31 

1.3.5 Mobilização da juventude na pandemia .................................................. 32 

1.3.6 Nossas formas de mobilização e organização ............................. 35 

1.3.7 Rotinas de trabalho do movimento da juventude Xakriabá ........... 38 

1.3.8 Eventos anuais que a juventude Xakriabá participa ..................... 40 

1.3.9 Estrutura organizacional e de comunicação entre o movimento de 
base da juventude Xakriabá e os movimentos nacionais. ..................... 41 

1.4 Resistência ancestral: a luta contínua pela defesa dos nossos direitos e 
territórios ............................................................................................................... 43 

1.4.1 Os primeiros 5 anos da ATL ................................................................... 45 

1.4.2 Do 6° ao 11º ano de ATL ........................................................................ 47 

1.4.3 Do 12° ao 16° ano de ATL ...................................................................... 49 

1.4.4 Do 18° ao 21° ano de ATL ...................................................................... 51 

CAPÍTULO 2 - DA TERRA ÀS IMAGENS .................................................................. 56 

2.1 Prancha I: O nosso território ........................................................................... 57 

2.2 Prancha II: Nossas bases ancestrais e do presente ........................................ 59 

2.3 Prancha III: O movimento da juventude Xakriabá com o pé na aldeia ............. 61 

2.3.1 Prancha III-1: atividades culturais e mutirões ......................................... 62 

2.3.2 Prancha III-2: encontros da juventude .................................................... 64 

2.3.4 Prancha III-4: participação em atividades junto das lideranças ............... 69 

2.3.5 Prancha III-5: Monitoramento Comunitário Xakriabá contra a pandemia 72 

2.3.6 Prancha III-6: Informativos para organização ......................................... 75 

2.4 Prancha IV: O movimento da juventude Xakriabá com o pé no mundo ........... 77 

2.4.1 Prancha IV-1: 2017................................................................................. 78 

2.4.2 Prancha IV-2: 2019................................................................................. 79 

2.4.3 Prancha IV-3: 2020................................................................................. 80 

2.4.4 Prancha IV-4: 2021................................................................................. 81 

2.4.5 Prancha IV-5: 2022................................................................................. 83 

2.4.6. Pranchas IV-6: 2023 .............................................................................. 85 

2.4.7 Pranchas IV-7:2024 ................................................................................ 89 



 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................................ 94 

REFERENCIAL TEÓRICO ......................................................................................... 96 

 

 

 

 

 

 



13 

 

INTRODUÇÃO  

Narrativas sobre o pesquisador 

Eu sou Antônio Santana da Mota, sou membro do povo Xakriabá, moro 

na Dasakru Duikwa (aldeia Sapé) próximo à margem esquerda do Rio São 

Francisco, no município de São João das Missões - extremo Norte de Minas 

Gerais. O território foi demarcado em 1979 e homologado em 1987 com 53.213 

mil hectares de terra, onde habitam 9.553 mil indígenas, divididos em 37 aldeias, 

lideradas por 4 caciques e em média 37 lideranças do nosso povo.  

Sou estudante do FIEI (Formação Intercultural para Educadores 

Indígenas) na UFMG (Universidade Federal de Minas Gerais). Tenho 36 Anos 

de idade, nasci no dia 25 de julho de 1988 na casa dos meus pais na Aldeia 

Prata às 11:00 horas da manhã. O trabalho de parto foi realizado por uma 

parteira do nosso povo, Emília de Souza Lima. Venho de uma família simples e 

humilde, sou filho de Antônio Felício da Mota e Aldina Lopes da Mota, tenho nove 

irmãos (sendo 4 homens e cinco mulheres) e 12 sobrinhos. Fui criado até os 23 

anos de idade na aldeia Prata. Casei em 2011 e me mudei para a aldeia Sapé, 

onde reside a minha esposa, já se faz 13 anos e com ela tenho 2 filhos.  

Como mencionei, nasci e me criei no território e sempre fui um jovem 

participativo nos movimentos dentro e fora do território Xakriabá. Procuro 

contribuir na luta pela garantia dos nossos direitos, ajudando na organização 

social do nosso povo, participando das reuniões da organização interna de 

caciques e lideranças, reuniões de associações, reuniões da educação, reuniões 

do conselho de saúde, festejos dentro da comunidade e movimentos culturais.  

Por causa dessa participação nas atividades e na luta junto aos anciões, 

resolvi destacar em meu trabalho não somente a minha participação, mas 

também falar da luta dos demais jovens engajados nos enfrentamentos contra 

todos os retrocessos que o nosso povo vem sofrendo, com objetivo de fortalecer 

a nossa cultura e costumes.  

A juventude Xakriabá tem feito um papel fundamental dentro e fora do 

território, com objetivo de resgatar e fortalecer a nossa cultura e tradição, sempre 

presentes nos processos de retomadas junto com os caciques e lideranças.  



14 

 

Narrativas sobre o povo Xakriabá  

De acordo com o estudo de Célia Xakriabá, de 2018, os registros 

históricos apontam que em 1728 os Xakriabá receberam um documento que 

corresponde aos territórios doados. Essa doação foi legitimada em cartório em 

1979 como aponta a autora:  

Apesar disso, em 1979, a primeira demarcação reduziria nosso 
território em 70%, nos limitando a um pequeno pedaço de chão, 
em muito diferente dos 200 mil hectares que constavam no 
documento original. Somente em 1988 aconteceu a 
homologação, como etapa do processo de demarcação, depois 
de um triste episódio que seria formalmente reconhecido como 
o primeiro crime de genocídio indígena no Brasil. Esse episódio 
ocorreu em 1987 e ficou conhecido como “Chacina Xakriabá”. 
(Xakriabá, Célia, 2018, p. 26-27). 

O território foi demarcado em 1979 e homologado em 1987 com “53.213 

mil hectares de terra, onde habitam 9.553 mil indígenas presentes em aldeias, 

sendo que dados recentes1 afirmam o número de 12.182 mil indígenas 

cadastrados no sistema de saúde, porém, 2.629 estão ausentes do território. 

Indígenas que se ausentaram do trabalho, estudando em faculdades, outros 

mudaram para as cidades vizinhas. Apenas constam no cadastro no sistema, 

mas são itinerantes.  

De acordo com os dados da SIASI (vide nota 1), o território Xakriabá é 

dividido em 37 aldeias, lideradas por 4 caciques e em média 37 lideranças do 

nosso povo. A juventude Xakriabá herdou a luta e os costumes ancestrais, vem 

se destacando nos movimentos dentro e fora do território, sempre “com um pé 

na aldeia e um pé no mundo”, lutando lado a lado com os caciques e lideranças 

com ensinamentos que vêm sendo passados de geração para geração. 

Os nossos pais, avós e anciãos junto com os caciques e lideranças, 

sempre nos incentivaram a dar continuidade nessa luta, trazendo vários relatos 

de como eles sofreram para defender o território, que na época foi totalmente 

invadido por fazendeiros. Muitos dos nossos parentes eram obrigados a sair de 

suas terras, deixando de praticar suas culturas e costumes, deixando de falar 

sua própria língua para não serem mortos.  

                                            
1 Dados informados pelo enfermeiro Maciel Xakriabá fonte SIASI (Sistema de Informação 

da Atenção à Saúde Indígena). 



15 

 

Segundo relatos dos nossos mais velhos, os fazendeiros da época, entre 

eles o prefeito da cidade de Itacarambi, que também era fazendeiro, mandavam 

a própria polícia para proibir o nosso povo de falar a língua e praticar o toré, para 

não sermos reconhecidos como povos originários dali. Para os malfeitores, uma 

vez que a proibição das práticas culturais e a catequização dos indígenas eram 

implantadas pelas igrejas e os invasores, nós nos tornamos um povo civilizado 

não reconhecido como os primeiros habitantes das devidas terras originárias, 

enquanto povos indígenas. Até que chegou um certo momento que já não tinha 

mais para onde irmos. 

O nosso povo, sempre unido, decidiu fazer mutirões e colocar várias 

braçadas de roças, ocupando os espaços que estavam sendo invadidos pelos 

fazendeiros, para mostrar que ali tinha um povo que precisava da terra para 

usufruto e necessitava trabalhar para sobreviver. Como não tínhamos outros 

meios de sobrevivência e o nosso povo precisava da terra para trabalhar e para 

continuar praticando a cultura, sem deixar os costumes ancestrais, o vice 

cacique Rosalino Gomes de Oliveira e o cacique Rodrigão reuniram o povo 

Xakriabá para o primeiro mutirão. 

Esse mutirão aconteceu na aldeia Sapé, em 1986, com a participação de 

aproximadamente 600 homens de várias aldeias. Era uma forma estratégica de 

demarcar aqueles espaços e reunir uma grande parte dos indígenas em um só 

lugar, que era o principal foco dos invasores naquela região, um lugar que estava 

sendo cercado e destruído para criação de gado.  

As mulheres também tinham um papel fundamental na luta. Enquanto os 

homens estavam na roça, elas cuidavam das crianças e preparavam os 

alimentos, que eram compartilhados no local do serviço, por ser um costume 

antigo dos mais velhos. Os mutirões eram feitos em quase todas as atividades, 

senão em todas, por exemplo: os roçados, plantações, colheitas, construção de 

casas de pau-a-pique com cobertura de capim sapé, casca de pau-d’arco, palha 

de coco, etc.  

Quando os fazendeiros foram chegando e tomando de conta das terras, 

esses materiais foram ficando extintos, substituídos pelas grandes pastagens. O 

nosso povo começou a utilizar o barro para fazer adobe, construir os fornos, para 

queimar as telhas e cobrir as casas. Por falta de matérias-primas, mudaram-se 

também os jeitos de construir. Tudo isso era feito no coletivo. Quando 



16 

 

terminavam as atividades, de um passava para o outro e funcionava como um 

rodízio durante o ano. 

Nessa época, o território tinha cerca de 3 mil indígenas. Os mais velhos 

da nossa aldeia contam que nesse tempo os jovens também tinham um papel 

fundamental na luta junto com os pais. Os menores eram protegidos pelas mães, 

porque era muito perigoso circular na aldeia sem a presença dos adultos. 

Quando os fazendeiros chegavam atirando para todos os lados, as mães corriam 

para as matas para protegê-los. Os jovens ficavam sempre atentos para 

observar quando os fazendeiros se aproximavam das aldeias, eles corriam para 

avisar os pais, mas às vezes eram pegos de surpresa não dava tempo de se 

esconder. 

Dona Otília, uma das moradoras mais velha da Dasakru Duikwa (aldeia 

Sapé), relata que nessa época os invasores entraram no território causando 

muita desordem e sofrimento. Quando não encontravam os homens em casa, 

por conta de que os maridos saíam para trabalhar e sustentar a família, eram as 

mulheres que sofriam muitas agressões. Dona Otília relata também que muitos 

parentes saíram do território devido à pressão sofrida na época da invasão no 

ano de 1987, ou muito antes. Ela presenciou cenas fortes durante os ataques.  

Os capangas dos fazendeiros, como citam os mais velhos, chegavam em 

bandos derrubando as casas e derramando os alimentos, para ver se os 

moradores desistiam de suas terras. Os moradores se escondiam com seus 

filhos e só retornavam para as moradias quando tinham certeza de que os 

agressores não estavam mais ali. Nesse tempo, estava muito forte a presença 

da ditadura militar e a mão de obra escrava nas grandes fazendas. O objetivo 

dos invasores era ocupar as terras do povo Xakriabá e torná-los todos escravos 

como viviam os nossos antepassados. 

O Sr. Rosalvo Fiúza, liderança da aldeia Sapé, relata que o vice-cacique, 

Rosalino Gomes de Oliveira, reconhecido como cacique pelo histórico de lutas, 

recebeu várias ofertas em dinheiro para deixar a luta de seu povo. Quando os 

fazendeiros perceberam que o cacique estava organizando o mutirão na aldeia 

Sapé, reuniram todos os capangas e foram até lá. Quando viram aquele tanto de 

gente trabalhando, o fazendeiro chamou o cacique e perguntou quanto ele queria 

para deixar o serviço. Mandou Rosalino contar toco por toco do roçado que ele 

pagaria por eles. Rosalino simplesmente respondeu que não se vendia por 



17 

 

dinheiro nenhum, preferia ser adubo dessa terra, mas não deixava de lutar pelo 

seu povo.  

O Cacique Domingos fala que foi naquele momento que o seu pai, 

Rosalino, assinou sua sentença de morte. Os fazendeiros retornaram e 

planejaram a emboscada. Dias depois, Rosalino foi morto pelos capangas. Após 

a chacina, a FUNAI, que até então falava que não tinha dinheiro, no dia seguinte 

já tomou providência, indenizando os fazendeiros e homologando parte do 

território que hoje já se vê apertado, porque as famílias foram aumentando. Além 

disso, nem mesmo a doação original da terra foi contemplada pela demarcação 

da FUNAI. 

Mesmo diante de tantas perseguições e dificuldades, naquela época o 

cacique sempre reunia o povo para lutar em busca dos direitos e a demarcação 

do território. Às vezes, tinha que percorrer um percurso muito longo para não ser 

visto e morto pelos fazendeiros. Mesmo sem ter dinheiro para viajar, a 

comunidade se reunia e contribuía com alimentos como rapadura e farinha, 

outros davam o que tinham para ajudar nas viagens. As viagens duravam meses 

para retornar, porque tinham que sair a pé, passando por outros lugares onde 

ninguém os conheciam naquela região. Somente assim conseguiriam chegar ao 

seu destino, que na maioria das vezes era Brasilia/DF, Governador Valadares e 

Belo Horizonte. 

O cacique Domingos Gomes de Oliveira relata que acompanhou a luta 

desde criança, mesmo perdendo seu pai Rosalino Gomes de Oliveira muito 

cedo, em uma emboscada que ocorreu às 2 horas da madrugada no dia 12 de 

fevereiro de 1987, na aldeia Sapé, onde morava com sua família. Durante a 

emboscada, planejada pelos pistoleiros, dona Elisa, esposa de Rosalino, 

também foi atingida no braço, e nesse mesmo dia foi baleado também o Sr. 

Manelin, que ouviu o barulho dos tiros e correu para ver o que estava 

acontecendo. 

Além dos fatos citados aqui, o livro “O Tempo Passa e a História Fica 

volume 2”, produzido pelos próprios professores pesquisadores Xakriabá (ver 

bibliografia), conta com mais detalhes praticamente todos os fatos ocorridos e 

sobre outras pessoas que também foram atingidas durante o massacre. O 

cacique Domingos relata que na época ele tinha 12 anos e que ele foi crescendo 

e ajudando o cacique Rodrigão. Às vezes tinha viagens que o Sr. Rodrigão não 



18 

 

podia participar, então colocava Domingos para ir aprendendo os caminhos. Ele 

foi passando da fase adolescente para adulto, até que no ano de 2003 o cacique 

Rodrigão veio a falecer. Somente no ano de 2004, o povo Xakriabá se reuniu e 

nomeou Domingos para assumir o cargo de cacique, por ser uma pessoa que 

estava na luta desde sua adolescência.  

Domingos assumiu o cacicado, sempre buscando melhorias na educação, 

saúde, na defesa dos nossos direitos dentro e fora do território; buscando 

espaços nas faculdades, para que os nossos jovens pudessem estudar e 

contribuir com a luta e trazer melhorias para o território. O cacique Domingos 

sempre nos orienta pela luta árdua que os anciões enfrentaram para defender 

os nossos direitos, porque no passado os invasores entraram no território, 

expulsando os indígenas, assassinando as lideranças e tomando conta das 

terras.  

Ainda hoje, os nossos direitos estão sendo arrancados pelos políticos no 

congresso nacional, sobretudo, pela bancada ruralista que não respeita os 

direitos dos povos originários, garantidos na Constituição Federal de 1988. Por 

isso, os nossos jovens vêm lutando com a borduna do pensamento e a borduna 

da caneta para não deixar a boiada passar, sempre participando dos 

enfrentamentos contra o marco temporal e o que mais vier, pois a cada ano os 

políticos reinventam novas leis que retiram os direitos dos povos indígenas.  

O envolvimento da juventude na luta pelo território e a garantia dos direitos 

e costumes começam na base, que está sempre presente nas decisões junto 

com a organização interna, contribuindo no desenvolvimento social dentro da 

comunidade, participando das áreas de retomadas, reuniões da educação, 

reuniões dos conselhos de saúde, fazendo parte das associações, comissões 

etc. 

Na nossa educação diferenciada já temos 90% dos professores do nosso 

povo, sendo a maioria jovens assumindo esses espaços. Na área da saúde, 

estamos avançando aos poucos, já temos vários jovens formados nas áreas de 

técnico de enfermagem, enfermeiros, bem como outros formandos nas áreas de 

medicina, odontologia, psicologia, nutricionista. São conquistas muito 

importantes para o nosso território. 

É uma luta muito grande dos nossos caciques e lideranças para que os 

jovens busquem essas formações e assumam esses espaços dentro das 



19 

 

aldeias, porque antes esses espaços eram ocupados por pessoas que não eram 

indígenas. Na maioria das vezes, elas só queriam ganhar o dinheiro e não 

exerciam a função da maneira correta, pois sabemos que nem todos os 

profissionais são preparados para lidar com as realidades dos povos indígenas. 

Precisamos avançar cada vez mais, porque temos uma demanda muito grande 

na área da saúde indígena dentro do território. Temos demandas específicas 

não só nessas áreas citadas, mas também em outras. Por isso, a nossa 

juventude tem se esforçado cada vez mais para ocupar esses espaços tão 

importantes, porque sabemos da realidade do nosso povo. 

Podemos lutar e sermos protagonistas da nossa própria história, porque 

nunca se deve discutir direitos indígenas sem a presença dos indígenas. Assim, 

os nossos jovens começaram a se articular nas aldeias para discutir assuntos 

sobre o engajamento na luta. Criamos vários grupos culturais dentro do território, 

com objetivo de fortalecer a nossa cultura, trazendo as práticas dos nossos 

rituais para repassar para as crianças e também como preparação para os 

enfrentamentos na luta. Ao mesmo tempo foram surgindo as viagens para fora 

das aldeias. 

Em 2014 tivemos pela primeira vez um número grande de jovens no 

Acampamento Terra Livre (ATL) em Brasília. A partir dessa data, essa 

participação só veio aumentando, pois sabemos que a luta é uma herança que 

passa de geração para geração, diante dos retrocessos que os povos originários 

vêm sofrendo com a retirada dos direitos garantidos na Constituição de 1988. 

Antes ainda, já haviam alguns jovens que viajavam para fora do território junto 

com os anciões, conhecendo outros povos de várias regiões nos intercâmbios e 

na luta por direitos, fortalecendo os troncos linguísticos ao qual pertencemos. 

Dentro do território, a juventude tem se fortalecido com os encontros, os 

ensinamentos vindos da nossa educação diferenciada, fortalecida pelo notório 

saber, onde os primeiros professores juntos dos anciões, caciques e lideranças 

trouxeram a retomada da língua Akwê para ser trabalhada dentro das escolas, 

tanto na escrita quanto nas músicas, onde houve um interesse muito grande em 

resgatar e manter o nosso jeito antigo de fala e escrita dos nossos ancestrais.  

A partir dessa atuação da juventude, houve a aproximação e os 

intercâmbios entre os parentes Xerente, Xavante, por sermos do mesmo tronco 

linguístico, ainda que o tempo fizesse com que houvesse uma separação, as 



20 

 

lutas do dia-a-dia fortalecem os laços entre povos parentes como citamos. Um 

dos princípios da juventude é sempre ter um número grande de jovens na luta 

por direitos. Além dos resgates históricos sobre o povo Xakriabá, vivenciar a luta 

nos faz crescer o entendimento sobre os direitos dos povos indígenas e a 

necessidade de continuar lutando por ele. 

Começamos a construir diálogo com os jovens de todas as aldeias para 

ocupar os espaços de luta dentro e fora do território, porque somos o presente e 

lutamos para o futuro das próximas gerações que virão pela frente. Como diz 

Célia Xakriabá em suas falas, direito é aquilo que se arranca quando não se tem 

mais escolha. Vivemos há milhares de anos e não nascemos em 5 de outubro 

de 1988. Apagar a história dos povos originários é apagar também o que está 

acontecendo com o planeta e as questões climáticas. Quando entendemos que 

somos apenas 5% da população que luta incansavelmente em defesa da 

preservação do meio ambiente, protegendo 80% da biodiversidade mundial 

entre plantas, animais, rios, lagos e áreas marinhas, entendemos a 

grandiosidade da luta que enfrentamos. 

Caminhos trilhados para a realização deste percurso 

Este percurso acadêmico tem como objetivo principal, refletir sobre a 

questão da juventude e do que é ser jovem para nosso povo Xakriabá. 

As informações foram levantadas por meio de leituras, entrevistas, e 

coleta de imagens. Para organização das informações, este trabalho de percurso 

acadêmico foi dividido em dois capítulos. No primeiro, as informações obtidas 

pelas leituras e entrevistas foram organizadas em forma de texto, divido em 

algumas sessões. No segundo capítulo, a narrativa é contada por meio de fotos 

e outras imagens produzidas, em sua maioria, por e com jovens Xakriabá. 

Com relação à metodologia das entrevistas, o processo de mobilização 

foi feito com os(as) jovens que atuam nos movimentos da juventude, desde o 

início da criação dos grupos. Jovens estes que se mobilizam diante das ações 

dentro e fora do território. Neste sentido, a deputada federal Célia Xakriabá 

reforça que lutamos para ter jovens nos cargos que representam os povos 

indígenas e as comunidades tradicionais nos mais diferentes setores de tomada 

de decisão pública. Célia alerta a juventude para que nunca mais haja um Brasil 

sem nós e que se é para falar dos povos indígenas, que seja dito por vozes 



21 

 

indígenas. As entrevistas foram feitas presencialmente, durante os encontros da 

juventude dentro do território, o Acampamento Terra Livre (ATL), e também via 

WhatsApp.  



22 

 

CAPÍTULO 1 - DA TERRA AO TEXTO 

1.1 A luta dos povos indígenas e a Constituição de 1988  

Para escrever esse tópico eu utilizei como fonte algumas páginas 

rasgadas de um livro de história que tinha na escola. Infelizmente essas páginas 

estavam separadas do livro, por isso não posso colocar a referência exata. 

Mesmo assim, achei interessante trazer essas informações no meu trabalho. 

Também utilizei o livro de Daniel Munduruku, intitulado O caráter educativo do 

movimento indígena brasileiro (1970 - 1990) (Munduruku, 2012)..  

A luta histórica dos povos indígenas no Brasil vem desde o início da 

colonização portuguesa. A luta foca no impacto da colonização e nos desafios 

enfrentados, como a perda de terras e conflitos culturais. Há uma diversidade de 

povos indígenas no Brasil, com diferentes culturas, mas todos estamos vivendo 

igualmente as violências e os desafios colocados pela colonização. Nessa longa 

história a Constituição de 1988, que assegura a demarcação e proteção de terras 

indígenas, foi muito importante.  

A luta dos povos indígenas no Brasil é uma questão que tem uma história 

tão antiga quanto o próprio Brasil. Os povos indígenas, desde a chegada dos 

colonizadores, sofreram impactos muito grandes em suas terras, modos de vida 

e culturas. Durante o período colonial, muitos foram expulsos de suas terras e 

perderam seus modos tradicionais de vida, foram forçados a trabalhar em 

condições que desrespeitavam suas culturas e direitos humanos e originários. 

Historicamente, a relação entre os indígenas e o Estado brasileiro passou 

por diversas fases (Império, SPI, Funai), mas em todas elas os esforços do 

Estado foram voltados para a integração forçada, resultando na invasão e 

ocupação de terras indígenas, sem consideração pelas comunidades locais. 

Durante a ditadura militar, iniciativas como o Plano de Integração Nacional 

(1970) tiveram impactos diretos sobre os territórios indígenas, com a construção 

de rodovias e hidrelétricas que invadiram essas áreas, resultando em violências, 

perseguições e mortes de líderes indígenas. 

Ao longo da década de 1970 e 1980, os indígenas começaram a se 

organizar politicamente, criando associações para promover a autonomia e os 

direitos dos povos indígenas. Em 1980, a União das Nações Indígenas (UNI) foi 

criada, e depois a Federação Indígena Brasileira (FIB), que tiveram papel 



23 

 

fundamental na luta por direitos e na participação da elaboração da Constituição 

de 1988. Essa Constituição reconheceu os direitos territoriais, sociais e culturais 

dos povos indígenas, bem como a responsabilidade do Estado em protegê-los. 

Em 1988, quando aconteceu a assembleia constituinte para a criação da 

nova constituição, o Brasil estava saindo de uma ditadura militar que durou mais 

de 20 anos, e que foi marcada pela repressão e falta de direitos para a população 

em geral e mais ainda para nós povos indígenas. O processo de elaboração da 

nova Constituição teve participação importante do movimento indígena nacional, 

que se fortaleceu neste período com a ação de jovens indígenas como Marçal 

de Souza, Ailton Krenak, Mário Juruna, Eliane Potiguar, dentre outros. Durante 

todo o período que durou a constituinte, os povos indígenas estavam acampados 

em Brasília e participando das comissões, especialmente da que ficou 

responsável pela elaboração dos artigos 231 e 232, que tratam especificamente 

dos direitos indígenas.  

A resistência e os esforços contínuos dos povos indígenas são essenciais 

para preservar suas culturas, terras e modos de vida. Os artigos 231 e 232 da 

Constituição Federal de 1988 do Brasil tratam dos direitos dos povos indígenas, 

assegurando a proteção e a manutenção de suas terras, culturas e modos de 

vida. O Artigo 231 “reconhece os direitos dos povos indígenas às terras que 

tradicionalmente ocupam, instituindo que essas terras são patrimônio da União 

e devem ser demarcadas e protegidas. Garante aos indígenas o direito à sua 

organização social, às suas línguas, culturas e tradições, afirmando que esses 

aspectos devem ser respeitados e preservados” (Boson, 2020, p. 8). Já o artigo 

232 complementa o artigo 231, ao “garantir que os indígenas têm o direito de 

serem representados judicial e extrajudicialmente, para a proteção de seus 

direitos. Permite que as comunidades indígenas reivindiquem, em nome próprio, 

judicialmente, os direitos que lhes são garantidos pela Constituição” (Carneiro 

da Cunha, 2019, p. 28). 

Esses artigos são fundamentais para a proteção dos direitos territoriais e 

culturais dos povos indígenas no Brasil, reconhecendo sua importância e 

promovendo sua autonomia em várias esferas conforme estabelece a 

Constituição de 1988. Além deles, podemos citar também a Convenção 169 da 

Organização Mundial do Trabalho (OIT), que determina que o Estado deve 



24 

 

assegurar a participação dos povos indígenas na elaboração de políticas que os 

afetem, promovendo o respeito à sua diversidade cultural. 

Com relação à população indígena, o censo demográfico de 2010 

realizado pelo IBGE mostrou que havia 812.963 pessoas que se identificavam 

como indígenas no Brasil, habitação em diversas etnias e regiões, muitas das 

quais ainda enfrentam grandes desafios e lutas pela demarcação de suas terras 

e pelo reconhecimento de seus direitos. Atualmente, o Censo de 2022 

demonstrou que pela primeira vez, desde o genocídio causado nos primeiros 

séculos da colonização, a população indígena voltou a superar os 1 milhão 

pessoas no país, contabilizando 1.693.535 indígenas, o que corresponde a 

0,83% da população brasileira (IBGE, 2024).  

1.2 O que é ser jovem para o povo Xakriabá 

O termo juventude atravessa as lentes do olhar quando direcionamos a 

pergunta sobre o que é ser jovem a um jovem ou ancião dentro do território 

Xakriabá. Falamos juventude Xakriabá, mas na linguagem dos nossos anciãos 

eles sempre nos referem como jovens, os mais novos, até mesmo porque diante 

do imenso conhecimento ancestral e saberia que eles carregam em si, pelos 

caminhos trilhados e vivência durante a luta, para cada um deles sempre vamos 

ser crianças, jovens, adolescentes. A fase de adulto na qual todos caminham 

lentamente e aos poucos é parte de sermos sempre filhos, netos, e alunos que 

aprendem dia após dia com nossas bibliotecas vivas. 

Para Déda Sirê, nosso pajé jovem-ancião, ser jovem é também ter a 

responsabilidade de um adulto. Começar a buscar ter a responsabilidade de 

liderar também um grupo. Se quiser construir família e trabalhar para o próprio 

sustento, ele já pode ter esse pensamento de contribuir com a luta do seu povo. 

O jovem, por mais novo que ele seja, está sempre disposto a contribuir com a 

luta. Se o cacique determinar qualquer responsabilidade a ele, ele pode assumir 

porque o povo já tem esse olhar devido à caminhada na luta e sua 

responsabilidade. Pelos caminhos que vai trilhando, com os outros jovens que o 

acompanham, com respeito pelo seu determinado cargo, assim como outros 

anciões, vai se formando o jovem Xakriabá. Para os povos indígenas, a mente 

dos jovens amadurece mais cedo. Sempre pensamos em construir e multiplicar 

os conhecimentos e as decisões sempre acontecem no coletivo.  



25 

 

Os conhecimentos adquiridos são compartilhados. O jovem não perde em 

aprender as coisas mais cedo. O jovem indígena tem uma bagagem de 

conhecimento que se divide com a nação, com seu povo, ajudando os caciques 

e lideranças a não ficar com bagagens muito pesadas. Por exemplo, os rituais 

das Promessas de Reis são lideradas por um grupo de jovens e essa tarefa vai 

sendo passada de geração para geração. As lutas, por exemplo, vão sendo 

passadas na fase de jovem e sempre começam cedo. Assim, em quaisquer 

outras tradições do povo, os jovens estão sempre assumindo as 

responsabilidades. As noites de Santa Cruz são outro exemplo de participação 

dos jovens.  

Na maior parte dos eventos, quem está à frente são os jovens. Os adultos 

sempre acompanham os festejos, os casamentos, mas os padrinhos e as 

madrinhas, a maior parte são os jovens. Nas noites culturais, a maior parte da 

linha de frente são os jovens. Em busca dos direitos, a maior parte hoje que está 

indo é jovem. Os líderes vão acompanhando, mas a linha de frente são os 

jovens.  

O jovem que já vem com decisões para ajudar, não por pressão, mas por 

escolha ou necessidade, porque mais cedo ou mais tarde vão ter que assumir. 

Os mais velhos estão partindo e os novos têm que assumir. Os mais velhos 

conhecem só de olhar. Cria um amor, um carinho pelo seu povo, no trabalho e 

em tudo aquilo que faz. Tudo passa por uma orientação para dar o próximo 

passo. Respeitar e ser respeitado, ter pensamento de um futuro melhor sempre 

buscando com os livros vivos. Os jovens são esses guerreiros dispostos a 

aprender e fazer parte da luta do seu povo. 

Muitas pessoas têm nos perguntado até quando seremos jovens, ou 

deixamos de ser jovens. Para nós povos indígenas não definimos o termos 

juventude por uma determinada idade para ser ou deixar de ser jovem, porque 

dentro do território temos anciões que mesmo não sendo adolescente, luta com 

o espírito de jovem, o envolvimento com as crianças em diferentes idades, os 

ensinamentos e suas formas de interagir e resistência na luta. 

Para Edvan Srêwakmõwê, por exemplo, se uma pessoa for conversar 

com outra na sua faixa etária, ela não deixa de se considerar juventude. Uma 

pessoa na faixa etária de 40 a 50 anos, por exemplo, se estiver conversando 

com uma pessoa mais velha que ele(a) é considerada juventude dependendo da 



26 

 

sua linha de atuação. Entre a juventude há aquelas pessoas que estão mais 

engajadas, mas o conceito não muda. Só muda de acordo com sua atuação. 

Para Edvan há jovens que não caminham, não trilham um caminho para ser um 

ancião. Um ancião como um sábio da comunidade que tem vários 

conhecimentos a serem passados. De acordo com ele: 

Tem jovem que não trilha para esse caminho. Ele fica velho mas 
não se torna um ancião. Ancião digamos assim um guardião da 
sabedoria ancestral, das histórias, das lutas, tanto dentro quanto 
fora do território. Saber contar com coerência essas histórias 
essas questões, faz parte de ser ancião. Quando alguém fica 
velho mas ele tem uma importância, não é tão procurado por 
essa questão de não trilhar um caminho que chegue naquela 
condição de se tornar um ancião. E hoje vamos supor, por mais 
que eu tenha 40 a 50 anos, e eu não me autodeclarar um jovem 
dentro da minha comunidade, para os mais velhos vou ser 
sempre um jovem. E já para aquelas criancinhas, os pré-
adolescentes e tal, para eles já vou ser um ancião, dependendo 
do caminho que vou trilhar. Então fui muito por essa questão. 
Mas para outras pessoas mais velhas igual papai, tia Rosalva, 
eu continuo sendo uma pessoa jovem. Então é uma coisa que 
não dá para especificar, depende da visão de quem está olhando 
para você. As outras pessoas da sociedade não indígena, eles 
determinam o ser jovem de acordo a faixa etária de idade. 
Independentemente de com quem eles estejam conversando, 
vai ser enquadrado como jovem ou não, dependendo da sua 
faixa etária de idade. Já aqui para nós, não. O ser jovem 
depende muito de quem está olhando para você e de quem está 
conversando com você. Eu tenho 26 anos, se eu estiver 
conversando com uma pessoa na faixa de uns 14 anos, 
dependendo das coisas que ela querer saber, para ela eu já vou 
estar trilhando um caminho de ser um guardião da sabedoria. 
Nessa visão, eu já vou estar deixando de ser um jovem. E essa 
sabedoria vem de acordo com sua atuação dentro da 
comunidade e a relação que você tem com os verdadeiros 
guardiões da sabedoria ancestral, depende muito dessa relação 

com os mais velhos (entrevista com Edvan Srêwakmõwê, 
realizada em 20/06/2023).  

Deste modo, podemos perceber que os conceitos de jovem e de ancião 

dependem mais do envolvimento, atuação e reconhecimento comunitário da 

pessoa do que de uma definição padronizada de idade como número ou como 

palavra descrita em um dicionário da língua portuguesa. 

1.3 O movimento da juventude Xakriabá 

O movimento da juventude Xakriabá tem se organizado e para isso 

chegou a criar um grupo de jovens que recebeu o nome de Articulação da 



27 

 

Juventude Xakriabá (AJUX). Temos hoje, entre as 37 aldeias, vários jovens 

antenados, de frente à luta, fazendo o chamado para os jovens se engajarem no 

movimento indígena, com o objetivo de dar visibilidade à luta do povo Xakriabá. 

Há jovens ligados à AJUX ocupando espaços nas faculdades, na política por 

direito e, principalmente, nos processos de retomada nas áreas que ainda não 

foram demarcadas.  

Temos documentos que comprovam as limitações do nosso território, 

onde a maior parte ainda se encontra nas mãos de fazendeiros. O objetivo da 

Articulação da Juventude é seguir essa luta que vem sendo passada de geração 

para geração e continuar lutando até chegar às margens do Rio São Francisco. 

Para isso, a nossa juventude criou a articulação AJUX, incentivando os jovens a 

lutarem pela preservação e ampliação do território e a garantia dos nossos 

direitos. 

1.3.1  Por onde caminha a juventude Xakriabá dentro território 

A juventude que atua na luta vem de uma formação de base. Podemos 

destacar o quanto a educação diferenciada potencializa as lutas de um povo 

dentro dos territórios, as lutas do dia-a-dia, por si só, já são uma formação 

enquanto escola e a resistência na luta por direitos é educativa.  

Dentro das quatro paredes, o poder da escrita apenas registra os 

aprendizados adquiridos com os mais velhos dentro do território. A juventude 

tem dado continuidade na luta junto com os caciques e lideranças, anciões. A 

partir desses envolvimentos, juntos com os sábios que carregam em si a 

sabedoria ancestral e a resistência na luta pela vida e sobrevivência, os jovens 

vão se formando e se fortalecendo. O saber fazer luta, sem perder a essência 

do lugar de onde viemos, é o caminho que nos direciona para onde devemos 

trilhar. 

A cada demarcação e ampliação dos territórios a juventude amplia os 

conhecimentos e a resistência na luta por direitos. Essa educação fora das 

quatros paredes nos faz vivenciar outros aprendizados. Além disso, os 

ensinamentos dos professores de cultura e pajés têm nos fortalecido. Por 

carregarem o saber tradicional junto aos anciãos, eles têm despertado em nossa 

juventude a organização dos grupos culturais dentro das aldeias com objetivo de 

fortalecer as práticas culturais dentro e fora das nossas bases. É nas bases que 



28 

 

a juventude tem se engajado na luta junto aos anciões, professores de culturas, 

pajés, dentro e fora do território.  

A partir das iniciativas dos pilares que sustentam a cultura, começaram a 

surgir vários grupos culturais, sendo que o primeiro foi na aldeia Imbaúba, em 

2013. Na sequência, surgiram grupos culturais em outras aldeias como 

Caatinguinha, Prata, Santa Cruz, Brejo, Sapé e Itapicuru. Neste processo, uma 

organização tem fortalecido a outra na luta junto dos caciques e lideranças, 

desde as primeiras retomadas para ampliação do território.  

O pajé Vicente (em memória) foi um dos professores de cultura que 

fortaleceu a juventude na luta desde o início, tanto no território quanto fora dele. 

A juventude Xakriabá, além de ter os professores de cultura, tem os pajés 

Vicente e Deda Sirê, fazendo parte da articulação desde o início. Temos também 

o Sr. Valdemar que sempre nos guiou por esse trilhar nos caminhos da luta “com 

um pé na aldeia e outro mundo”. 

 A juventude, além de ter a companhia dos professores de cultura, pajés 

e lideranças, mantemos o hábito de fazer consultas prévias com os caciques 

antes dos planejamentos para as viagens fora do território. O cacique geral, 

Domingos Nunes de Oliveira, sempre nos deu a autonomia de ocupar esses 

espaços em busca dos diretos fora do território.  

Ainda que essa luta não tenha sido iniciada por essa geração de hoje, os 

ensinamentos nos deram condições para trilhar por esse caminho. Como 

exemplo podemos citar a atuação da juventude nas retomadas na aldeia Morro 

Vermelho, na data de 01 de julho de 2006. Este foi um dos enfrentamentos em 

que a maior parte dos jovens se fez presente. Com o passar dos anos e o 

aumento do povo Xakriabá, demos início a área de retomada de Caraíba Várzea 

Grande em 2013. Nesta tivemos também a participação de todas as 

comunidades e da juventude em si.  

Após eu ter participado desses processos de retomadas dentro do 

território, comecei a perceber o quanto é importante vivenciar a prática das lutas 

dos nossos antepassados. Os incentivos e a formação de base me fez estar 

presente nos ATLs (Acampamentos Terra Livre) em Brasília desde o ano de 

2015, sendo um dos primeiros movimentos com a participação da juventude em 

maior quantidade, organizados pelos(as) jovens Xakriabá. O ATL, como cita 

Célia Xakriabá,  



29 

 

é hoje a maior mobilização do movimento indígena do Brasil, 
reúne indígenas de muitos estados com representação de 
diversos povos, que se organizam anualmente para estar no 
ATL, por meio das suas articulações e organizações de base, do 
movimento indígenas local e regional. É essa articulação do 
povo de cada estado que tem sustentado a força desse 
movimento como espaço de demarcação política, com a maior 
representatividade indígena na contemporaneidade (Xakriabá, 
Célia, 2018, p. 88). 

A ação da juventude em movimentos como o ATL tem surtido efeito 

positivo. Os anciãos nos ensinam que, apesar do preconceito contra o nosso 

povo ecoar, as nossas vozes têm sanado a falta de conhecimento sobre a 

existência do povo Xakriabá. Entendemos, assim, que a luta não foi iniciada por 

nós e com certeza não terminará por aqui. Apagar a nossa história é apagar 

também a memória dos nossos antepassados.  

1.3.2 Criação do movimento da juventude Xakriabá 

Os movimentos da juventude Xakriabá foram criados a partir das 

dificuldades que os povos indígenas vêm enfrentando ao longo dos tempos, 

diante a negação dos direitos e o não reconhecimento das identidades que lutam 

por existir dentro dos territórios. Flavia Xakriabá, uma das primeiras articuladoras 

da juventude, e a primeira jornalista formada dentro do território, relata que a 

Articulação da Juventude, como qualquer outro movimento indígena, como os 

movimentos das mulheres indígenas ou o próprio movimento indígena, é um 

movimento ancestral, independentemente da data em que foi formalizado ou 

designado com esse nome.  

A “juventude Xakriabá”, especificamente, começou a se mobilizar a partir 

de 2014, quando pela primeira vez participou efetivamente do Acampamento 

Terra Livre (ATL), a maior mobilização dos povos indígenas do Brasil e da 

América Latina. Foi quando vimos a importância dos jovens terem um 

comprometimento maior com o povo e com o território, assim contribuindo com 

a organização interna de caciques e lideranças para com a gestão do território.  

Então, foi mais ou menos pelo ano de 2014 que a juventude Xakriabá 

começou a se articular mais fortemente. Depois, em 2017, fizemos uma grande 

mobilização de base que resultou na realização do Primeiro Encontrão da 

Juventude Xakriabá.  A partir daí, as mobilizações de base e as articulações de 



30 

 

base têm se fortalecido, e foi a partir daí que a Articulação da Juventude Xakriabá 

(AJUX) surgiu para contribuir na gestão do território. 

Ressalto também que a violência e o preconceito contra os povos 

indígenas fora do território foram fatores que motivaram as articulações 

intensificadas da juventude Xakriabá. Atos que ocorriam com frequência com os 

nossos antepassados por causa da luta por direito e do nosso jeito ser, ainda 

persistem nos dias atuais, principalmente, com os jovens que estão nas 

faculdades, ocupando outros espaços, compartilhando e adquirindo 

conhecimentos, buscando formação acadêmica em diferentes cursos em prol de 

melhorias e o desenvolvimento social dentro das aldeias.  

Juvana Sawidi Xakriabá, que também é uma das primeiras articuladoras 

da juventude, hoje formada em Direito, traz um panorama dos seguintes fatos 

ocorridos, onde a juventude Xakriabá se posicionou em quantidade maior após 

ela ter sofrido violência em Montes Claros, em 2015. Por ser jovem e ter sofrido 

racismo, mediante a repercussão gigantesca do caso em questão, o CIMI 

(Conselho Indigenista Missionário) começou a estimular a articulação da 

juventude Xakriabá e foi aí que chegamos juntos e nos aproximamos. Passamos 

a ter conhecimento da nossa potência enquanto jovens.  

No mesmo ano, em 2015, fomos para o segundo movimento enquanto 

juventude Xakriabá em Brasília, junto com lideranças, pajés, povos e 

comunidades tradicionais. Com essa ida, ocupamos a câmara dos deputados. 

Daí por diante, nos fizemos presentes em todos os movimentos nacionais, 

inclusive na intensa movimentação política contra o golpe em 2016.  

1.3.3 Os primeiros articuladores 

 A juventude deu os primeiros passos a partir da luta e dos ensinamentos 

ao caminhar junto com a Organização Interna de Caciques e Lideranças. Estes 

foram e são os nossos professores, formados pelo chão da aldeia, com a imensa 

capacidade de ensinar e articular para a luta dentro e fora do território.  

No início havia vários articuladores da juventude. Podemos citar Neguim, 

Deda, Romildo, Nemim, Juvana, Drika, Jhu, Flávia, Edgar, Pio, Tina, Lula, 

Netinha, Célia, Arturzinho, Manoel Antonio, Karine, Vagney, Dazin, Osmar, 

Dequinha, Edvan, Vaney, Dilsim, entre outros. Após esse início, os demais 

jovens vieram se engajando aos poucos. Sr. Valdemar, uma das mais velhas 



31 

 

lideranças que acompanhou o início da luta da juventude, ajudou muito na 

orientação, além dos pajés Vicente e Sirê (Deda). Outras lideranças e anciãos 

que também se fizeram presente no acompanhamento foram, entre outros, Zé 

de Benvindo, Bidá, Sr. Hilario, Manoel, Juvenal, Dona Santa e Dona preta. A 

presença desses mais velhos e sábios foi essencial para o fortalecimento das 

lutas e do povo, de modo geral.  

Podemos destacar também a trajetória da jovem Célia Xakriabá, que 

desde os 13 anos de idade vinha participando do movimento regional e nacional, 

junto com o cacique Domingos. Por exemplo, ela fez parte da MOPIC 

(Mobilização dos Povos Indígenas do Cerrado), a qual foi se somando à 

Mobilização Nacional Indígena que conhecemos hoje como ATL (Acampamento 

Terra Livre). Célia Xakriabá reforça em suas falas que “o movimento Indígena e 

a luta foi a minha primeira universidade, não há escola melhor para formar líderes 

do que a própria luta”. Tempos depois, Célia Xakriabá se tornou a primeira 

indígena eleita Deputada Federal pelo Estado de Minas Gerais, fruto também da 

luta dos antepassados, mais velhos e da Juventude Xakriabá. 

1.3.4 A organização no início 

 A organização da juventude no início partiu das iniciativa dos primeiros 

jovens que saíram do território para os movimentos em Brasília/DF. Percebeu-

se a grande importância e a necessidade de haver um número maior de jovens 

do povo Xakriabá nesses espaços da luta por direito. Assim, começamos o 

diálogo entre a Organização Interna de Caciques e Lideranças e a comunidade 

escolar, contribuindo com o custeio das viagens, contando também com as 

instituições que são parceiras, solidárias à causa indígena. A partir dessa busca, 

a juventude repassava os valores arrecadados para os demais “jovens antenas”, 

havendo um planejamentos tanto no transporte, quanto na alimentação. Só 

assim iniciavam-se as ações, distribuindo a quantidade de vagas por aldeia. 

Juvana Sawidi Xakriabá relata que o CIMI foi grande parceiro de início 

para a organização da Articulação da Juventude, junto com a liderança Sr. 

Valdemar Ferreira dos Santos, morador da Aldeia Prata. Sr. Valdemar é Doutor 

de Notório Saber, após ser reconhecido não só pelo nosso povo Xakriabá, mas 

também pela Faculdade de Educação (FAE) da Universidade Federal de Minas 

Gerais UFMG, em Belo Horizonte. A Universidade concedeu, por merecimento, 



32 

 

o título de notório saber, nos dando a honra de sermos pertencentes ao mesmo 

povo e termos as nossas bibliotecas vivas sendo reconhecidas pelos seus 

conhecimentos e ciências ancestrais. A partir disso, a articulação seguiu entre 

nós, “jovens antenas”. “Antenas” é como chamamos os jovens de referência em 

cada aldeia para a realização deste trabalho, que aconteceu com sucesso. 

1.3.5 Mobilização da juventude na pandemia  

A juventude Xakriabá também desenvolveu ações importantes durante a 

pandemia de Covid-19. Vivenciamos momentos em que as nossas comunidades 

estavam totalmente descobertas quando deparamos com a terrível doença, que 

se alastrou rapidamente no ano de 2020. Isso nos fez redobrar o compromisso 

de lutar junto com os nossos caciques e lideranças para proteger todo o povo 

Xakriabá, evitando os acessos em lugares onde a Covid-19 estava sendo 

detectada nas proximidades. A juventude não só colocou o corpo à frente das 

mobilizações, mas também atuou de forma diferente das outras vezes.  

Dessa vez, a atenção redobrou para com a saúde dos anciãos, caciques, 

lideranças e as crianças que naquele momento estavam totalmente vulneráveis 

dentro do território. Assim, a nossa juventude atuou de forma ativa nas barreiras 

sanitárias, seguindo as orientações dos nossos líderes e dos profissionais da 

saúde indígena, para controlar não somente a saída do povo Xakriabá para fora 

do território, mas também a entrada dos visitantes não indígenas que transitavam 

dentro das aldeias. Naquele momento, a juventude se comprometeu em 

resguardar os nossos livros vivos, que são os nossos anciãos/ãs e as crianças 

que são os/as futuros/as herdeiros/as dessa luta, guardiões/ãs dos saberes que 

vêm sendo transmitidos de geração para geração. 

Como se não bastasse a luta necessária contra a pandemia, do outro lado 

tínhamos o Governo Bolsonaro, eleito à presidência no ano de 2018. O mesmo, 

além de ter incendiado o ódio contra os povos indígenas e comunidades 

tradicionais, foi também o maior responsável pela morte de muitos indígenas 

dentro dos territórios. Além de negar os nossos direitos, não providenciou de 

imediato a vacina para diminuir os números de casos que avançavam 

constantemente no pico da pandemia. Este governo aproveitou-se da situação 

para continuar aprovando projetos de lei contra os povos originários, 



33 

 

aumentando os números de chacinas decorrentes dos ataques dos fazendeiros 

aos nossos territórios. 

Neste momento, não tivemos escolha, porque muito pior do que a 

pandemia é sobreviver sem os nossos territórios. Enquanto a pandemia 

continuava fazendo vítimas, o governo aprovava projetos de lei, levando à 

extinção dos territórios e todo povo que nele convive. Diante desses ataques, a 

nossa juventude se fez presente com mais frequência no Acampamento Terra 

Livre no ano de 2021. Em meio a este contexto, estava em pauta a tese do Marco 

temporal, que estava tramitando desde 2009 e com risco de ser aprovada.  

No final de 2021, começou a luta pela vida, onde estivemos presentes por 

quatro vezes nesse mesmo ano. Mesmo vivenciando esse momento difícil na 

pandemia, os mais velhos sempre falam: “na luta temos que resistir para existir”. 

A importância de fazermos parte dessa luta dentro e fora do território tem feito 

com que a juventude ocupe espaços diversos, tanto nas mobilizações de base, 

quanto fora do território, como nos ATLs.  

Não necessariamente todos os jovens, ou até mesmo anciãos, precisam 

ocupar lugares de falas no Acampamento Terra Livre. Assim, escolhemos 

apenas alguns jovens ou lideranças por pautas para apresentar as demandas. 

Os demais jovens, além de estar presente fisicamente, buscam fortalecer com 

os nossos cânticos, trazendo a força da espiritualidade através dos rituais, para 

nos dar força na luta e apresentar as demandas do nosso povo, seja na Câmara 

dos Deputados, no Senado ou em qualquer outras instâncias. Estar presente 

nesses espaços de luta é aprender observando, como forma de preparação, para 

falar com propriedade aquilo que aprendemos durante as observações. 

Durante a pandemia, estivemos presentes no Acampamento Terra Livre 

na data de 26 de junho de 2021, com o tema Levante pela Terra. A delegação 

Xakriabá se fez presente com várias lideranças jovens da juventude e a liderança 

Dão de Merindo da Dazakru Wrã Wdê (aldeia Imbaúba). Neste período, realizei 

duas entrevistas sobre o papel da juventude na luta por direito no Acampamento 

Terra Livre em Brasília. As entrevistas foram realizadas com o jovem Vaykõ Tô 

Akwê Xakriabá (Vagney Xakriabá) e a jovem Netinha Xakriabá. A seguir, são 

apresentados trechos destas entrevistas: 



34 

 

1.3.5.1 Entrevista com Vaykõ tô Akwê Xakriabá (Vagney Xakriabá) no 

Acampamento Terra Livre, Levante pela Terra, Brasília/DF, 2021. 

 A partir da boa atuação e organização, a juventude tem ganhado 

confiança dos caciques e lideranças dentro do território em continuar fazendo 

luta. Vagney Xakriabá hoje desenvolve um papel importante dentro do território 

Xakriabá ao assumir o cargo de chefe de posto da FUNAI. É uma grande alegria 

para o povo cada conquista adquirida ao existir e resistir nesses espaços. Segue 

um trecho da fala de Vagney:  

VAYKÕ TÔ AKWÊ XAKRIABÁ: Eu sou Vagney Xakriabá. A 
importância desse movimento é muito grande, porque estamos 
em frente ao Congresso Nacional, reivindicando os nossos 
direitos. A gente sabe que tem essa PL 490, é um projeto de lei 
que vem para acabar, destruir os territórios. Então, a gente está 
aqui somando junto com todos os guerreiros nessa luta, como a 
gente fala. O nosso povo não para de lutar, até quando tiver o 
último guerreiro em cima dessa terra, a gente vai ter que lutar. A 
gente sabe que estamos passando por um momento triste, que 
é a pandemia, mas maior que a pandemia é a retirada dos 
nossos direitos. A retirada dos nossos territórios, não podemos 
aceitar isso. Fora Bolsonaro! (Entrevista com Vagney, da aldeia 
Brejo, no Acampamento Terra Livre, 2021). 

1.3.5.2 Entrevista com Netinha Xakriabá no Acampamento Terra Livre, 

Levante pela Terra, Brasília/DF, 2021. 

A jovem Netinha Xakriabá, estudante dos direitos, representa não 

somente a juventude em si, mas também a força das mulheres indígenas nesses 

espaços de luta fora do território. Sabemos que dentro do território as mulheres 

são guerreiras da ancestralidade, pois além de terem enfrentado também a luta 

árdua no ano de 1987, têm um papel fundamental em construir uma juventude 

que vem dando continuidade na luta dos nossos antepassados.  

Meu nome é Francinete conhecida como Nete Xakriabá, sou de 
Minas Gerais e sou do povo Xakriabá. Pra mim hoje ser jovem 
enfrentadora da luta é muito importante, a juventude estar 
presente nesses movimentos também. Não só no movimento 
fora da aldeia mas também dentro da aldeia. A gente sabe que 
hoje temos que lutar, porque são os mais velhos que estão 
lutando, né? E amanhã vai ser nós, como o tio Valdemar diz, a 
luta é nossa herança. Hoje são eles, amanhã seremos nós. Já 
que nós estamos, vamos começando a nos preparar é 
importante sim, saber lutar, porque somos indígena sabemos a 
importância da luta. E pra mim hoje, ser mulher, ser estudante, 
é muito importante buscar os nossos direitos. A gente sabe que 



35 

 

temos direito então é importante lutar para garantir, é essencial 
fazer parte da luta enquanto juventude e ser lutadora é muito 
mais importante ainda (Entrevista com Francinete da aldeia 
Imbaúba no Acampamento Terra Livre, 2021). 

1.3.6 Nossas formas de mobilização e organização 

A vivência dentro dos espaços da aldeia nos ensina não somente como 

fazer luta, mas também é a aprendizagem que vem da primeira faculdade, que 

é dentro do território. Os ensinamentos de saber cuidar da terra, os valores 

culturais e ancestrais que os mais velhos têm a nos ensinar vêm do território. A 

cada momento de aprendizagem com nossos livros vivos, aprendemos a nos 

organizar para a luta dentro e fora do território. 

  Wasady Xakriabá conta que ainda não temos uma associação, porque 

não oficializamos a Articulação da Juventude, mas estamos nos trâmites finais 

para que isso possa ser possível.  

Já trabalhamos em parceria com outras associações, uma delas é a 

Associação da Dazakru Apkrêwakdû (Aldeia Barreiro Preto) que foi uma grande 

parceira no Encontrão da Juventude no ano de 2022, na Aldeia Prata. Nessa 

ocasião, como não tínhamos CNPJ e precisávamos receber o recurso, 

justamente para serem implementados no encontrão da juventude, usamos essa 

parceria nossa com a Associação do Barreiro para que conseguíssemos realizar 

o segundo encontrão.  

Alugar som, tenda, cadeiras, alimentação. Para conseguirmos realizar 

estas ações, a Associação da Aldeia Barreiro Preto foi muito importante. Com 

esse apoio, os processos foram bem mais acessíveis porque tivemos maior 

facilidade de conversar com outras pessoas e elas tiveram muito respeito com a 

nossa articulação. Tivemos uma grande facilidade em conversar com o 

presidente da associação do Barreiro e muita sorte que ele se disponibilizou para 

receber e nos repassar o recurso.  

Então, os processos funcionam dessa forma, pelo diálogo com os 

diferentes segmentos que temos dentro do território. Em 2022, tivemos essa 

ponte com a Associação do Barreiro e conseguimos realizar o Encontrão da 

Aldeia Prata. Em 2024, a Articulação da Juventude Xakriabá Wanõrin tô Wapté 

se reuniu com articuladores na aldeia Boqueirão, no dia 20 de outubro de 2023, 

para falar sobre uma conversa que tivemos anteriormente com o cacique 



36 

 

Domingos, em que foi discutido sobre a organização da juventude, explicando 

como a juventude está se organizando para oficializar a Articulação da 

Juventude Xakriabá.  

Nesse encontro, o cacique Domingos deu total apoio diante das ações 

que a juventude tem conseguido desenvolver em favor da luta dentro e fora do 

território. Segundo o cacique, a juventude Xakriabá hoje está no caminho certo, 

tirou um pouco do peso das costas deles, como lideranças, porque as demandas 

colocadas dentro do movimento da articulação da juventude são as mesmas da 

organização interna de caciques e lideranças. 

Ainda nesse momento, uma das jovens articuladoras da Articulação da 

Juventude, Flávia Xakriabá, trouxe um informe importante a pedido da ANMIGA. 

(Articulação Nacional das Mulheres Indígenas Guerreiras da Ancestralidade) 

sobre um trabalho que vem sendo desenvolvido em parceria com a ONG 

Sachamama, que vem trabalhando sobre o tema das mudanças climáticas.  

Nesse trabalho, eles podem reconhecer algumas pessoas como mais 

influentes na discussão sobre as mudanças climáticas. Então como Artemisa 

Xakriabá já vem trabalhando sobre esse tema, sobre as mudanças climáticas, 

desde as primeiras viagens em 2019, agora essa ONG Sachamama pode 

reconhecer as pessoas que vêm trabalhando sobre esses assuntos, como 

informou Flávia.  

Apesar de não ser um evento para fazer com que as pessoas sejam 

reconhecidas, é um evento que reconhece através das ações, dos trabalhos que 

sempre vêm sendo desenvolvidos nas participações em entrevistas, em eventos, 

na visibilidades dos povos indígenas. Esta ONG reconhece os trabalhos da 

juventude e já entram em destaque juntos aos demais indígenas e não indígenas 

que vem defendendo as questões climáticas.  

A respeito desse tema das mudanças climáticas, Artemisa Xakriabá relata 

sobre o engajamento que se inicia na base, no território, naquilo que os nossos 

anciões sempre nos ensinam, que é cuidar da natureza, do meio ambiente e 

assim repassar isso para as outras pessoas, sabendo dos enfrentamentos que 

temos com a questão do tempo, da terra, fazendo com que as outras pessoas 

também se preocupem com o meio ambiente. Através das nossas experiências 

vividas, devido a estarmos passando por uma transformação preocupante com 

o aquecimento global que vem através da destruição e precisamos agir.  



37 

 

Portanto, Artemisa hoje é uma jovem ativista que também vem dando 

visibilidade sobre a luta do povo Xakriabá, trazendo a questão territorial, 

discutindo sobre o desmatamento, destruição, trazendo esses conhecimentos 

para que as demais pessoas se interessem cada vez mais pelas lutas dos povos 

indígenas, e foi através dessas ações que a ONG Sachamama reconheceu 

algumas mulheres de vários povos como mais influentes e que estão engajadas 

na luta em defesa das mudanças climáticas. 

 A questão climática é uma entre as diversas demandas que a juventude 

vem discutindo, participando e sendo convidada a fazer parte das discussões, 

enquanto juventude engajada na luta em defesa da Mãe Terra. Diante disso, 

tivemos mais um chamado para participar do Movimento em Defesa das 

Questões Climáticas entre os dias 26 e 29 de novembro de 2023, reforçando a 

importância de continuarmos mobilizando e participando cada vez mais desses 

enfrentamentos, ocupando os lugares de falas, de lutas, dentro e fora do 

território. 

Frente aos chamados, a juventude deu um passo super importante na 

reunião interna do dia 20 de outubro de 2023. Esta reunião foi marcada para criar 

um estatuto para oficializar a Articulação da Juventude onde vários jovens 

antenados compuseram a diretoria com todos os membros. Após a escolha dos 

membros para compor a diretoria, damos o nome de AJUX (Articulação da 

Juventude Xakriabá). 

A juventude Xakriabá também tem se fortalecido nas bases desde 2011, 

quando aconteceu a primeira edição dos Jogos Indígenas na aldeia Brejo. Em 

2012 os jogos aconteceram em território Pataxó. Em 2013, nos Maxakali e em 

2014 nos Krenak. Assim, a juventude veio se engajando e ganhando força com 

a parceria com outros parentes em 2014 e seguimos nas ATLs em Brasília. 

Percebemos a importância, diante desses intercâmbios dentro e fora do território 

com outros parentes de outros povos e hoje dentro do território, que essas 

modalidades têm em estreitar os laços de amizade, o que nos torna um só povo, 

independente das distâncias e estados em que se localizam os parentes 

indígenas. 

Quando nos fortalecemos nos jogos tradicionais, nas diversas 

modalidades, nos fortalecemos também na luta fora do território para nos 

mantermos vivos com o direito de praticar a nossa cultura e costumes dentro do 



38 

 

território. Assim a juventude Xakriabá se faz presente não só em Brasília, no 

Acampamento Terra Livre na luta por direitos, mas também levando adiante a 

cultura ancestral dos povos, nos intercâmbios entre parentes. Estamos 

presentes nos Jogos Indígenas, na Marcha das Mulheres, nas Faculdades, nas 

Oficinas dentro do território, nos Encontros da Juventude.  

Temos como objetivo para o III Encontrão dentro do território, circular 

dentro das aldeias e dentro das escolas as modalidades tradicionais que trazem 

os jogos indígenas, como, corrida do maracá, cabo de guerra, luta do toco, luta 

na lama, arremesso de lança, arco e flecha, zarabatana, para que os próximos 

encontrões não se tornem cansativos. Quando podemos, fazemos essas 

dinâmicas e brincadeiras, entre as atividades, que tem como foco principal tratar 

de assuntos e ações de base, além de levantar pautas necessárias junto aos 

caciques e lideranças e buscar soluções para os problemas apontados dentro e 

fora do território. 

1.3.7 Rotinas de trabalho do movimento da juventude Xakriabá 

Para a juventude Xakriabá, ainda que sejamos responsabilizados por 

outras atividades dentro da Aldeia, mantemos uma rotina em que possamos 

consolidar diversas ações a serem feitas dentro e fora do território. 

 Wasady Xakriabá fala que a rotina da articulação dentro do território é 

bem dinâmica. A mobilização dentro do território acontece semanalmente, ou às 

vezes acontece de 15 em 15 dias. Não temos uma regra específica sobre a 

obrigatoriedade de encontros semanais ou mensais, depende das demandas. 

As discussões dentro da nossa articulação, nessas reuniões que temos, 

são para organizar as viagens para fora do território, para fazer o repasse sobre 

as viagens para os outros articuladores que ficaram na base, para prestação de 

contas, porque normalmente quando conseguimos recursos repassamos para 

os demais articuladores que adquirimos tal valor e x de recursos para o 

desenvolvimento da ação proposta no momento.  

Quando retornamos para o território, fazemos a prestação de contas do 

que foi gasto e o que ainda restou em caixa. Na III Marcha das Mulheres 

Indígenas nos dias 10, 11, 12 e 13 de setembro de 2023, por exemplo, fizemos 

a prestação de contas porque boa parte do recurso que conseguimos para fazer 



39 

 

algumas viagens foi via o Torneio da Articulação da Juventude. Então, fizemos 

a reunião para fazer o repasse do que foi gasto e no que foi gasto. 

Não temos uma pessoa específica para definir pautas, vamos colhendo 

demandas no território. Normalmente vamos para as reuniões com uma pauta 

em grande parte definida. Por exemplo, vamos na reunião para prestar contas, 

mas nela, por vezes, aparecem outras demandas, outras pautas e acolhemos.  

Em uma das reuniões que tivemos de repasse, por exemplo, surgiu a 

demanda da necessidade de conversar com o cacique geral. Na próxima 

semana já nos reuniremos com o cacique geral. Então, assim são as demandas 

trazidas pelos articuladores. Neste caso, pretendíamos conversar com o cacique 

Domingos sobre a questão da oficialização da articulação da juventude. Era 

importante deixar o cacique a par de tudo que estávamos fazendo e a que passo 

estávamos andando, qual caminho estava tomando, etc. 

As rotinas são bem ecléticas. Tanto fora, quanto dentro do território. Fora 

do território temos a questão das agendas não só do ATL (Acampamento Terra 

Livre) ou da Marcha das Mulheres, mas temos outros convites que a Articulação 

da Juventude recebe, por exemplo, para ir a alguns espaços falar enquanto 

articulação. Então, isso vai tomando grande dimensão e há momentos em que 

nem acreditamos a dimensão do que estamos conseguindo alcançar.  

1.3.8 Eventos anuais que a juventude Xakriabá participa 

Para além dos eventos que surgem inesperadamente, com a necessidade 

de nos fazermos presentes, o posicionamento da juventude torna-se 

indispensável dentro das aldeias e fora delas. Alguns deles podemos classificar 

como eventos anuais por percorrer com frequência o eixo de ações, tornando-

se rotina para os jovens Xakriabá. Eventos esses que já temos um calendário a 

cumprir diante das importantes aprendizagens adquiridas dentro desses 

espaços.    

 A articuladora Flávia Xakriabá relata que existem eventos que nós, 

enquanto Articulação de Juventude, sempre participamos. Um deles é o 

Acampamento Terra Livre. Como já foi citado, esta é a maior mobilização de 

base indígena do Brasil e da América Latina e que a juventude Xakriabá 

efetivamente começou a participar em 2014. Flávia, especificamente, participa 



40 

 

desde 2012 e, até então, ela era a única. Desde então, a juventude não parou 

mais 

Além do Acampamento Terra Livre, existem outras mobilizações. Uma 

delas é a Marcha das Mulheres Indígenas. A Marcha das Mulheres Indígenas 

acontece de dois em dois anos, desde 2019 e a juventude (as mulheres, em 

especial) vem sempre participando. Há ainda outras mobilizações, em especial, 

desde quando começou o Marco Temporal no Congresso Nacional. Este tem 

sido um dos maiores embates do movimento indígena na atualidade e tem 

demandado diversas mobilizações em Brasília.  

Inclusive, no pico da pandemia, em 2021, se iniciou a Luta pela Vida que 

começou desde maio e seguiu entre maio, junho, julho, agosto, setembro e se 

estendeu para o ano todo. Há também outras mobilizações, outros movimentos 

sociais envolvidos. Há os movimentos indígenas que enquanto Articulação da 

Juventude somos convidados, tanto na região do nosso território, quanto fora. 

Estes, frequentemente, envolvem além dos movimentos indígenas, outros 

movimentos de povos de comunidades tradicionais, quilombolas, movimentos 

dos vazanteiros, sem teto, sem-terra, vários movimentos que somos convidados 

a apoiar e sempre estamos presentes. 

1.3.9 Estrutura organizacional e de comunicação entre o movimento de base da 

juventude Xakriabá e os movimentos nacionais. 

 A cada necessidade, existe uma logística a ser feita para a atuação da 

juventude na luta. Para traçar esses desafios, necessariamente nos reunimos 

para diálogo e planejamento do evento colocado em questão.     

Wasady relata que a estrutura do movimento é, principalmente, da 

articulação. Por carregar o nome de Articulação da Juventude Xakriabá, ela não 

é só composta pela juventude, mas abrange vários grupos dentro do território, 

por exemplo, mulheres, homens, crianças, anciões, caciques e lideranças. 

Afinal, temos uma diversidade de pessoas que se encaixam e contribuem no 

grupo.  

Então, a estrutura do movimento é principalmente da articulação 
mesmo, né? por carregar o nome de juventude Xakriabá ela não 
é composta somente pela juventude, ela abrange vários grupos 
dentro do território, mulheres, homens, crianças. anciões, anciãs, 
caciques, lideranças, porque a gente tem essa diversidade dentro 



41 

 

do território de pessoas que se encaixam nesse grupo, então a 
gente abrange isso também, porque a grande maioria são jovens, 
então a gente abrange tudo. É o corpo de pessoas que existem 
dentro do território. Não é somente a articulação da juventude, 
tem vários outros membros, né? Outros corpos envolvidos nessa 
luta (entrevista com Dilla Wasady Xakriabá, realizada em 
21/04/2023) 

Sendo assim, a grande maioria das pessoas que compõem a estrutura 

organizacional são jovens, mas fazem parte também outras pessoas que 

constituem o corpo de pessoas que existe dentro do território. Ou seja, não 

somente é a articulação da juventude sozinha, nela se ligam vários outros 

membros, outros corpos envolvidos na luta. Não temos uma estrutura de 

articulação em formato de associação para ter uma diretoria, um conselho, um 

secretário, tesoureiro. Ainda não temos essa estrutura, mas estamos nos 

trâmites finais para conseguirmos oficializar a articulação formalmente. Por outro 

lado, a organização, propriamente, está sempre articulada com a participação e 

organização social Xakriabá.  

Os cargos, normalmente, são escolhidos pelos próprios articuladores. 

Diante das reuniões, principalmente, dentro do campo de participação não tem 

como escolher uma pessoa para fazer parte desses espaços sem estar por 

dentro da articulação. Então, a escolha dos membros é basicamente pelas 

pessoas que estão nas reuniões e, principalmente, o olhar pelo trilhar da pessoa 

que faz parte e participa das mobilizações de base. Com base nesse 

envolvimento, fazemos o chamado.  

Hoje, é importante citar a ferramenta das redes sociais. A principal delas 

que utilizamos é o WhatsApp, porque conseguimos ter um alcance muito grande 

dentro das aldeias. Afinal, são 37 aldeias com mais de 9 mil indígenas. Temos a 

dificuldade de chegar em outras pessoas, então via WhatsApp conseguimos 

agilizar mais rápido as ações. Se fosse de outra forma, teríamos de nos deslocar 

de uma aldeia para outra e muitas aldeias são bem distantes e demoraria muito 

para chegar e organizar. Para ter uma comunicação mais imediata, 

principalmente, quando é a questão de viagens, usamos muito as redes sociais, 

fazendo o contato direto com as pessoas. É uma forma também de facilitar 

porque quando se tratam de viagens, há várias coisas para resolver. 

Além de convocar o pessoal, as redes sociais nos ajudam a fazer uma 

ponte importante enquanto articulação com o povo. Esta é a organização interna. 



42 

 

Com ela conseguimos fazer com que haja o chamado para a saúde, educação, 

para outros setores. Então, conseguimos trabalhar nessa parceria e chegar em 

vários outros espaços também. Antes era bem complicado porque no território 

não havia internet em todas as aldeias. Eram poucas aldeias que recebiam 

convites antes de existirem as redes sociais. Hoje, já temos tal facilidade porque 

60% a 80% das aldeias já têm internet instalada. Assim, fica mais fácil a 

mobilização.  

Em 2017, o primeiro Encontrão da Juventude foi organizado via escola. O 

pessoal usou a escola como ferramenta de comunicação e, de fato, ela é uma 

ferramenta muito importante. Antes, as pessoas que estavam mais à frente do 

movimento, os referencias da articulação da juventude nessa época, 

acompanhavam e utilizavam a escola para se comunicar. Esses articuladores 

iam de escola em escola fazer o convite para o encontrão. Antes, havia essas 

dificuldades para chegar rápido às pessoas e hoje temos essa facilidade. Apesar 

disso, continuamos utilizando também a prática dos recados, como utilizado 

pelos mais velhos e que é tradição.  

A seguir, apresentamos alguns exemplos de recados transmitidos via 

Whatsapp para organização de atividades desenvolvidas pela Articulação da 

Juventude: 

Boa tarde! Passando para avisa-lxs e convidá-lxs para uma 
reunião da Articulação com a Organização Interna amanhã 
(terça-feira) às 12hrs na Aldeia Itapicuru, na cabana da escola, 
que terá como pauta: • Repasses das ações da articulação 
dentro e fora do território. • Construção das próximas ações de 
base. Contamos com a participação de todxs, pois essa é uma 
reunião de extrema importância! Boa noite a todxs!  

Pessoas, estou passando aqui para avisa-lxs e convida-lxs para 
uma reunião da articulação que ocorrerá dia 19 (terça-feira), às 
12hrs 30min, na aldeia Itapicuru, na cabana da escola. Pautas 
da nossa reunião: • O ATL; • ⁠ Encontrão da Juventude; • 
⁠ Repasse de ações. Reafirmo aqui a importância da 
participação de todxs, pois, prezamos pela 
construção coletiva!✊�� 

Boa noite a todos! Aqui é Zé Fiuza, liderança da aldeia Itapicuru. 
Passando aqui pra falar que esse mês acontecerá em Brasília a 
maior mobilização indígena do Brasil. E teremos delegação 
Xakriabá com nossos guerreiros e guerreiras presentes para 
buscar nossos direitos. Por isso, peço a cada um de vocês suas 
contribuições para que possamos fortalecer nosso povo. 
Qualquer alimento não perecível ou qualquer quantia em 



43 

 

dinheiro irá nos ajudar. O pessoal estarão passando amanhã 
pedindo qualquer tipo de ajuda. Uma boa noite a todos e que 
Deus abençoe cada um.  

1.4 Resistência ancestral: a luta contínua pela defesa dos nossos direitos 

e territórios 

Nossa história de resistência é longa e marcada por batalhas incessantes 

para proteger nossa terra, nossa cultura e nossos direitos. Em abril de 2000, 

mais de três mil indígenas, representando 140 povos de todo o Brasil, reuniram-

se em Coroa Vermelha, na Bahia, para a Conferência Indígena 2000. Este 

evento foi uma resposta direta à celebração oficial dos 500 anos da chegada dos 

portugueses ao Brasil, promovida pelo governo de Fernando Henrique Cardoso. 

Enquanto o governo exaltava a colonização, nós, os povos originários, 

marchamos sob o lema "Brasil: outros 500", enquanto eles festejavam o 

“Descobrimento”, nós denunciávamos o que foi, na verdade, um genocídio. 

Contestando a narrativa colonial e denunciando as violências que se seguiram à 

chegada dos europeus. 

Por cinco séculos, nos contaram uma história mentirosa. Uma história que 

nos colocava como selvagens, como inferiores. Uma história que justificava a 

invasão de nossas terras, a destruição de nossas culturas e a escravização de 

nosso povo. Mas nós sabemos a verdade. Sabemos que estávamos aqui muito 

antes dos portugueses chegarem, que cuidávamos da nossa terra e de todos os 

seres que nela habitam. 

Naquela conferência, nós, povos indígenas, decidimos não mais aceitar 

essa mentira. Decidimos contar nossa própria história, a história de resistência 

e luta de nossos povos. Mostramos ao mundo que não somos o passado, mas 

o futuro. Que estamos aqui para ficar e que vamos continuar lutando pelos 

nossos direitos. 

A reação do governo foi repressiva. Durante os protestos, a polícia 

destruiu um monumento indígena e dispersou violentamente os manifestantes, 

resultando em dezenas de feridos e presos. Isso ilustrou o desprezo do Estado 

pelos direitos indígenas e sua tendência em perpetuar uma história que favorece 

a narrativa dos colonizadores. 



44 

 

Essa iniciativa simbolizou a resistência contra séculos de opressão, e 

desde então, nossa luta se intensificou. Nós estamos ocupando nossas terras, 

defendendo nossos rios, fortalecendo nossa cultura. 

Dando sequência à Marcha dos 2000, o Acampamento Terra Livre (ATL) 

se consolidou como a maior mobilização indígena do país. Realizado 

anualmente, o ATL reúne milhares de indígenas de diversas etnias para discutir 

as principais questões que afetam nossos povos e fortalecer a luta por nossos 

direitos. Infelizmente, a nossa resistência foi e ainda é marcada por inúmeras 

agressões, tanto dentro quanto fora de nossos territórios. A violência que 

enfrentamos não se limita apenas às invasões e destruições de nossas terras, 

mas também às ameaças constantes que nos são impostas, seja pela omissão 

do Estado, seja pela conivência de setores que deveriam estar ao nosso lado. 

Diante da ineficiência de alguns órgãos governamentais e da crescente 

violência, nos organizamos cada vez mais para enfrentar os desafios. E nossas 

mobilizações, por exemplo, têm sido uma forma de proteger nossos territórios e 

as comunidades. Além disso, buscamos apoio de outras organizações da 

sociedade civil e de movimentos sociais para fortalecer nossas lutas. 

O Acampamento Terra Livre (ATL) é um evento crucial na luta de nós 

povos indígenas brasileiros por nossos direitos, tendo sido o palco de 

importantes mobilizações desde a sua criação. 

Embora a Juventude Xakriabá tenha uma presença recente no 

Acampamento Terra Livre (ATL), ela é parte de uma luta contínua de muitos 

guerreiros. Nossos ancestrais, nossas lideranças, têm resistido, mantendo um 

pé na aldeia e outro no mundo há mais de 524 anos. A partir do conteúdo da 

página da APIB (2022) referente aos ATL’s2, escrevi tópicos 1.4.1 a 1.4.4, 

contando um pouco da história do Acampamento.  

1.4.1 Os primeiros 5 anos da ATL 

O ano de 2004 ficou marcado pelo 1º ATL (Acampamento Terra Livre), 

que alcançou um marco significativo com a participação expressiva de jovens, e 

                                            
2 APIB - Articulação dos Povos Indígenas do Brasil. Acampamento Terra Livre - 

Retomando o Brasil : demarcar territórios e aldear a política. 2022. Disponível em: 
<https://apiboficial.org/historico-dos-atls/>. Accesso em: 23 ago. 202. 



45 

 

lideranças indígenas de diversas etnias, consolidando o mês de abril como um 

período central de mobilização e resistência indígena. 

O movimento, também conhecido como Abril Indígena, teve início no dia 

15 a 19 de abril. Este evento foi o primeiro Acampamento Terra Livre, uma das 

mais importantes mobilizações nacionais dos povos indígenas, com o objetivo 

principal de reivindicar a homologação das terras indígenas pertencentes aos 

povos Macuxi, Taurepang, Ingaricó, Patamona e Wapichana, situadas entre os 

municípios de Normandia, Pacaraima e Uiramutã, no estado de Roraima. Este 

evento marcou o começo de um movimento que se baseava nas principais ações 

nacionais dos povos indígenas e visava garantir os nossos direitos territoriais. 

Após o ATL, várias lideranças indígenas se reuniram no dia 10 de maio 

de 2004 para evitar retrocessos nos direitos assegurados pela Constituição 

Federal de 1988. O presidente da época, Luiz Inácio Lula da Silva, eleito no ano 

de 2002, ouviu as demandas, mas pediu paciência. Enquanto isso, os ataques 

aos territórios indígenas aumentavam, fomentados por políticos e fazendeiros de 

Roraima, que pressionavam o governo para impedir a demarcação dos territórios 

indígenas e outras reivindicações feitas à FUNAI, órgão responsável pela 

execução das políticas indigenistas do Brasil e ligado ao Ministério da Justiça e 

Segurança Pública, que tem como principal objetivo proteger e promover os 

direitos dos povos indígenas. 

Em 2005, a mobilização indígena retornou com vigor, no segundo 

Acampamento Terra Livre, realizado entre os dias 25 a 29 de abril. Reunindo 

mais de 700 lideranças indígenas de 89 povos no 2° ATL, que ocuparam a 

Esplanada dos Ministérios. O objetivo foi unir forças e fortalecer os laços entre 

os povos, além de construir uma política de direitos indígenas mais robusta. 

O 3° Acampamento Terra Livre, realizado em 2006, ocorreu entre os dias 

4 a 6 de abril, com a participação de 550 lideranças de 86 povos. Neste encontro, 

as críticas à política indigenista do governo Lula foram intensificadas devido ao 

não cumprimento das reivindicações dos ATLs anteriores. Os seis eixos 

discutidos incluíram a nova política indigenista, a criação do CNPI (Conselho 

Nacional dos Povos Indígenas), terras indígenas, ameaças aos direitos 

indígenas no Congresso Nacional, gestão territorial e sustentabilidade das terras 

indígenas, saúde indígena e educação. 



46 

 

Entre as principais preocupações estava a educação indígena, que 

enfrentava dificuldades, dentre elas, além das estrutura física das escolas 

indígenas no Brasil, 2.422 escolas indígenas eram mantidas por 179 secretarias 

municipais e 23 secretarias estaduais de educação em 24 unidades da 

federação. 1.057 dessas escolas, ou seja, 43,6% funcionavam em instalações 

improvisadas. Isto equivale a dizer que, 76.164 alunos indígenas estavam 

estudando em casa de professor, embaixo de árvores, galpões, barracões, 

casas de farinha, na igreja ou em outros ambientes. No ano de 2006, apenas 

1.365 estudantes estavam instalados em prédios próprios. A falta de 

compromisso entre o governo de estado e os municípios, dificultava não só a 

qualidade da educação diferenciada, mas também o ingresso dos estudantes 

indígenas nas universidades e o acesso a bolsas de estudo. 

O 4° Acampamento Terra Livre, realizado entre os dias 16 e 19 de abril 

de 2007, contou com a presença de mais de 1.000 lideranças de 98 povos 

diferentes. As lideranças indígenas destacaram a importância da preservação 

ambiental e o impacto das atividades como construção de usinas hidrelétricas, 

garimpo e exploração de minérios, que ignoram a presença indígena e causam 

danos ambientais significativos às aldeias, que ainda resistem nos espaços 

reduzidos após a invasão do Brasil. 

O ATL de 2007 foi mais do que uma mobilização, foi uma reafirmação de 

que estamos aqui e que não iremos a lugar nenhum. No ano de 2007, houve a 

ampliação da participação e das demandas dos diferentes povos indígenas. 

Além da questão territorial, destacaram-se temas como a educação indígena, a 

saúde e a preservação ambiental. Cada ATL subsequente trouxe novas 

questões e prioridades, refletindo as mudanças e os desafios enfrentados pelos 

povos indígenas no país. 

Em 2008, reafirmamos nossa exigência pela demarcação e regularização 

de todas as terras indígenas, algo fundamental para garantir a sobrevivência e a 

integridade dos nossos povos. Destacamos a urgência na proteção das terras 

Guarani, como o Morro dos Cavalos, e das terras dos povos Kaingang, Xetá e 

Xokleng, no sul do país. Além disso, lutamos pela conclusão da desintrusão das 

Terras Indígenas Raposa Serra do Sol e Marãiwatsédé, que continuam sendo 

alvos de invasões e ameaças. Nossa mobilização foi um grito por justiça e pela 

defesa dos nossos territórios sagrados. 



47 

 

1.4.2 Do 6° ao 11º ano de ATL 

No segundo mandato do governo Lula, em 2009, continuamos firmes nas 

nossas reivindicações, exigindo a efetivação dos nossos direitos constitucionais, 

principalmente, a demarcação dos nossos territórios tradicionais. O 6° ATL deste 

ano serviu como plataforma para críticas direcionadas ao governo pela lentidão 

e ineficácia na resolução dessas questões. A declaração contundente de que 

"nossos povos jamais aceitarão permanecer expulsos de seus territórios 

tradicionais nem ser confinados a terras diminutas" evidenciou a resistência e 

determinação frente às adversidades enfrentadas. O ATL desse ano foi uma 

demonstração da nossa resistência e da nossa determinação em lutar pela 

nossa dignidade e pelos nossos direitos. 

Em 2010, o 7° ATL (Acampamento Terra Livre) foi realizado pela primeira 

vez fora de Brasília, em Campo Grande, Mato Grosso do Sul, como sede. Essa 

escolha estratégica estava conectada aos graves conflitos enfrentados pelo povo 

Guarani Kaiowá na região, que na época concentrava grande parte dos conflitos 

fundiários do país, conforme apontado por estudos do Conselho Indigenista 

Missionário (Cimi). Descentralizar o acampamento foi uma maneira de dar 

visibilidade a essa luta e fortalecer nossa resistência em cada canto do Brasil, 

onde nossos direitos estão sendo violados, dando visibilidade e atenção imediata 

às situações mais críticas vivenciadas pelas comunidades locais. 

No início do governo de Dilma Rousseff, em 2011, o 8° ATL produziu um 

documento final que enfatizava a necessidade de um diálogo efetivo entre o 

governo e os movimentos indígenas, alinhado aos princípios da Convenção 169 

da Organização Internacional do Trabalho (OIT). Houve uma forte oposição ao 

avanço de grandes obras de infraestrutura, como as do Programa de Aceleração 

do Crescimento (PAC), que ameaçavam diretamente os territórios e modos de 

vida indígenas. A frase "não admitimos que o governo 'enfie goela abaixo' 

empreendimentos do PAC" que ameaçavam diretamente nossos territórios e 

modos de vida, sintetiza a resistência e a exigência de respeito ao direito de 

consulta prévia e informada. Não aceitamos que o governo imponha esses 

projetos sem a nossa consulta e sem respeitar os nossos direitos. 

Em 2012, o 9° ATL (Acampamento Terra Livre) ocorreu no Rio de Janeiro, 

paralelamente à Cúpula dos Povos, aproveitando a visibilidade internacional do 



48 

 

evento para fortalecer suas demandas. O documento final desta edição foi 

estruturado em dois eixos principais: "Repúdios" e "Propostas". Os repúdios 

abordaram críticas severas às políticas que violavam direitos indígenas, 

denunciamos as políticas que violam nossos direitos e propomos caminhos para 

a proteção dos nossos territórios, culturas e modos de vida. Mais uma vez, 

mostramos ao mundo que a nossa luta é por justiça e sustentabilidade. Enquanto 

as propostas apresentaram soluções e caminhos para a garantia e promoção 

desses direitos, incluindo questões ambientais, culturais e sociais, reforçando o 

compromisso dos povos indígenas com a sustentabilidade e a justiça social. 

Em 2013, os participantes do 10° ATL (Acampamento Terra Livre) 

realizaram uma análise profunda sobre o cenário de ameaças crescentes aos 

direitos e territórios indígenas. Identificaram uma ofensiva articulada com 

objetivos claros: inviabilizar a demarcação de nossas terras, reabrir processos já 

concluídos e promover a exploração comercial dos nossos territórios. Frente a 

esses desafios, o ATL serviu como espaço de elaboração de estratégias de 

defesa e mobilização política para resistir aos ataques e assegurar a proteção 

dos direitos conquistados, reafirmando nosso compromisso de resistir e proteger 

o que é nosso por direito. 

No contexto das eleições presidenciais de 2014, utilizamos o 11° ATL 

(Acampamento Terra Livre) para incidir politicamente, redigindo uma "Carta 

pública aos candidatos e candidatas à presidência da república". O documento 

delineou claramente as principais reivindicações dos povos indígenas, exigindo 

a demarcação e proteção efetiva de todas as terras indígenas e a rejeição a 

quaisquer iniciativas legislativas que visassem reverter ou suprimir direitos 

constitucionais. Essa ação evidenciou a maturidade política do movimento 

indígena e sua capacidade de influenciar o debate público e as agendas 

governamentais. Foi neste ano, que nós, como juventude Xakriabá, passamos a 

participar efetivamente e anualmente nos ATLs. 

1.4.3 Do 12° ao 16° ano de ATL 

Em 2015, o 12° ATL (Acampamento Terra Livre) voltou-se para questões 

de fortalecimento institucional, reivindicando a efetivação do Dr. Flávio Chiarelli 

Vicente de Azevedo na presidência da Fundação Nacional do Índio (Funai). Após 

anos de lideranças interinas, entendemos que uma presidência forte e alinhada 



49 

 

com as nossas lutas é essencial para a proteção e promoção dos nossos direitos. 

Reivindicamos que o governo nomeasse alguém que estivesse verdadeiramente 

comprometido com o desenvolvimento de políticas eficazes em defesa dos 

povos indígenas. A nomeação de uma liderança sólida e comprometida era vista 

como essencial para reverter o quadro de estagnação e garantir o funcionamento 

adequado da Funai na proteção e promoção dos nossos interesses. 

Em 2016, diante do cenário de golpe no Brasil, os povos indígenas 

expressaram seu repúdio às ameaças e retrocessos anunciados pelo governo 

interino de Michel Temer. A "Carta pública ao governo interino de Michel Temer" 

foi uma resposta direta às tentativas de suprimir os direitos conquistados, 

principalmente, nas áreas de saúde, educação e demarcação territorial. Este 13° 

ATL (Acampamento Terra Livre) foi um marco de resistência em um momento 

crítico para a nossa democracia. 

O 14° ATL (Acampamento Terra Livre) de 2017 realizado nos dias 24 a 

28 de abril, denunciou os impactos devastadores do golpe de 2016 sobre os 

povos indígenas. O documento final criticou duramente os Poderes da 

República, que, aliados a interesses econômicos, avançavam contra nossos 

territórios e direitos. São cada vez mais frontais os ataques aos direitos 

fundamentais dos povos indígenas, orquestrados por um Congresso Nacional 

dominado por interesses privados imediatistas e contrários ao interesse público, 

como o agronegócio, a mineração, as empreiteiras, setores industriais e outros 

oligopólios nacionais e internacionais. Foi um ano de resistência contra o 

desmantelamento das políticas indigenistas e de reafirmação da nossa luta pela 

vida e pela terra. 

Em 2018, enfrentamos uma das mais graves ameaças aos nossos 

direitos: o Parecer AGU nº 001/2017, publicado pelo governo de Michel Temer, 

que tentava impor a tese do marco temporal. Esta tese, contrária à jurisprudência 

do Supremo Tribunal Federal (STF) e desrespeitosa ao nosso histórico de luta, 

serviu para atrasar e até anular processos de demarcação. O 15° ATL desse ano 

foi uma resposta contundente a essa tentativa de violação dos nossos direitos, 

reforçando a necessidade de continuarmos unidos e vigilantes. 

Vale a pena lembrar que o marco temporal é uma tese jurídica que 

determina, que terá direito às demarcações de terras indígenas apenas os 

“povos” que ocupavam ou disputavam seus territórios em 5 de outubro de 1988. 



50 

 

Nada mais é do que a continuidade das tantas exterminações das vidas 

indígenas em seus territórios. Quando entendemos que somos o marco 

ancestral e não temporal, nossa história não começa em cinco de outubro de 

1988. Sempre estivemos aqui. 

O primeiro ATL durante o governo de Jair Bolsonaro, em 2019, refletiu as 

perdas institucionais que imediatamente afetaram os povos indígenas. Diante 

das declarações de Bolsonaro, que afirmava não demarcar "mais um centímetro" 

de terra indígena, nossas denúncias no ATL focaram no aumento das invasões 

e na violência crescente contra as aldeias no país. Foi um ano de resistência 

frente a um governo abertamente anti-indígena.  

Durante esse período do 16° Acampamento Terra Livre, mulheres 

indígenas realizaram plenária para debater e articular agenda de lutas em torno 

do tema “Território, nosso corpo, nosso espírito” esse foi o tema do calendário 

de lutas do movimento das mulheres indígenas que teve início no dia 09 de 

agosto e seguiu até o dia 12, com a Marcha das Margaridas, em Brasília. 

A pandemia de Covid-19 trouxe novos desafios para a nossa luta. Em 

2020, o 17° ATL (Acampamento Terra Livre) precisou adaptar-se e ocorreu de 

forma virtual. Apesar das limitações impostas pela pandemia, o evento se tornou 

o maior encontro online do ano, reunindo milhares de participantes em plenárias 

que denunciaram os efeitos devastadores da política do governo Bolsonaro 

sobre as vidas indígenas. Apesar de não podermos ocupar as ruas, a força das 

nossas vozes ecoou através das telas, denunciando os ataques do governo 

Bolsonaro e reforçando nossa luta pela vida em meio à pandemia. 

Reconhecemos que nossa luta é necessária e essencial, pois sempre estamos 

sob ameaças. A cada novo ataque que enfrentamos, desenvolvemos novas 

estratégias de resistência, demonstrando que nossa força e determinação 

permanecem inabaláveis. 

1.4.4 Do 18° ao 21° ano de ATL 

Em 2021, no 18° ATL (Acampamento Terra Livre) enfrentando ainda os 

impactos devastadores da pandemia, que levou à morte de mais de mil 

indígenas, e as políticas anti-indígenas do governo Bolsonaro, realizamos o 

segundo ATL virtual, sob o lema "Demarcando as telas e lutando por direitos". 



51 

 

Este evento foi marcado pela dor das perdas causadas pela Covid-19, mas 

também pela força ancestral que nos impulsiona a continuar lutando.  

Entre os dias 5 e 30 de abril, demarcarmos as telas e lutamos por nossos 

direitos, reafirmando que nossa luta é pela vida. Neste mesmo ano, mesmo 

diante das dificuldades enfrentadas durante a pandemia da COVID-19 e os 

riscos do coronavírus, a juventude Xakriabá se fez presente por três vezes 

durante o pico da pandemia em Brasília, durante as mobilizações nos diferentes 

temas: Funai Anti-Indigéna, Alerta congresso, Levante pela Terra, Luta pela 

Vida, Marchas das Mulheres e o Marco Temporal. 

E tivemos a participação ativa de Indígenas na COP 26, como a 

participação de Célia Xakriabá, hoje deputada federal pelo Estado de Minas 

Gerais, e de demais figuras importantes para o movimento Indígena. A COP que 

aconteceu em novembro em Glasgow, Escócia, foi a 26ª Conferência das 

Nações Unidas sobre Mudanças Climáticas. Esse evento global é um espaço 

onde líderes mundiais, organizações e movimentos sociais se reúnem para 

discutir e definir estratégias para combater a crise climática.  

Para nós, povos indígenas, a COP 26 representou uma oportunidade 

crucial para reafirmar a centralidade de nossos territórios e culturas no 

enfrentamento dessa crise. Durante a conferência, destacamos que as soluções 

reais para a cura da Terra não podem ser apenas tecnológicas, elas devem estar 

enraizadas no respeito aos direitos indígenas e na proteção dos territórios 

tradicionais, que são verdadeiros baluartes de preservação ambiental. A luta 

pela demarcação de nossas terras e pela defesa de nossos modos de vida não 

é apenas uma questão de justiça, mas de sobrevivência para toda a 

humanidade. 

Em 2022, chegamos à 19° Edição do Acampamento Terra Livre (ATL), 

realizado em Brasília. Foi um momento de retomada das mobilizações 

presenciais, marcando o início de uma nova fase de resistência, seguimos com 

as forças da ancestralidade, nos reerguendo para voltar às ações presenciais 

com o tema: “Retomando o Brasil: Demarcar Territórios e Aldear a Política”. 

Neste ano, ocupamos a capital federal de 4 a 14 de abril. O foco foi na luta contra 

a tese do marco temporal, que ainda ameaçava nossos direitos territoriais, e na 

denúncia do avanço do agronegócio e da exploração ilegal de recursos em 



52 

 

nossos territórios. A juventude indígena teve um papel central, trazendo energia 

renovada e novas estratégias para a luta. 

Em 2023, o 20° ATL (Acampamento Terra Livre) se consolidou como o 

maior evento de mobilização indígena do Brasil, reunindo mais de seis mil 

indígenas de aproximadamente 180 povos em Brasília. “O Futuro Indígena é 

hoje. Sem demarcação não há democracia!” foi o lema. As pautas deste ano 

incluíram a defesa dos nossos territórios, a luta contra o desmatamento e a 

mineração, e a reivindicação de políticas públicas que respeitem a nossa cultura 

e modo de vida. A presença maciça da juventude indígena mostrou que a luta 

continua firme e forte, com novas lideranças surgindo para defender nossos 

direitos. 

O 21° ATL (Acampamento Terra Livre) de 2024 que aconteceu entre os 

dias 22 e 26 de abril, foi um marco histórico, com uma participação expressiva 

de jovens indígenas de todo o Brasil. Este ano, o ATL abordou a importância de 

fortalecer as alianças entre os povos indígenas e outros movimentos sociais, 

frente às ameaças crescentes aos nossos territórios e direitos, e foi comemorado 

os 20 anos da maior mobilização indígena do Brasil. 20 anos que nos reunimos 

com diversos povos de diversas etnias de todo o brasil, somando forças em 

busca da garantia dos nossos direitos. 20 anos, considerando que a mobilização 

aconteceu apenas de forma virtual no ano de 2020, mas que não deixou de 

representar nossa busca constante por respeito e garantia dos nossos direitos, 

e o quanto resistimos nessa luta ancestral. É notório que essa mobilização é de 

grande contribuição na luta histórica pela garantia dos direitos dos povos 

indígenas e fortalecimento da democracia do nosso país.  

A juventude indígena desempenhou um papel fundamental, utilizando as 

redes sociais e outras plataformas para amplificar nossa voz e mobilizar a 

sociedade em defesa dos nossos direitos. O ATL de 2024 foi um exemplo de 

como a luta de nós, povos indígenas, está cada vez mais forte, com as novas 

gerações assumindo a responsabilidade de continuar essa luta. Continuaremos 

a ser a vanguarda dos movimentos sociais no combate à agenda de morte contra 

nossos corpos, nossa Luta continua, Nossa Resistência é Eterna. 

O Acampamento Terra Livre (ATL) de 2024 marca mais um capítulo na 

longa história de resistência e luta dos povos indígenas do Brasil. Desde o 

primeiro ATL, temos nos reunido, trazendo nossas vozes, nossos cantos e nossa 



53 

 

força para o centro do poder político. Enfrentamos desafios imensos, mas jamais 

deixaremos de lutar pelos nossos direitos, pelos nossos territórios, e pela 

preservação da Mãe Terra. Assim como foi repassado pelos nossos guerreiros, 

lutaremos com a força ancestral, com o sangue de guerreiro que corre por 

nossas veias, pois da luta somos herdeiros, e cuidaremos do nosso chão que 

também é parte de nós. 

Neste ano, mais uma vez, nos levantamos contra as ameaças que pairam 

sobre nossos territórios, nossos corpos e nossas culturas. As políticas anti-

indígenas continuam a tentar nos enfraquecer, mas nossa união e determinação 

são mais fortes. Cada ataque que enfrentamos só reforça nossa convicção de 

que nossa luta é justa e necessária. 

O movimento indígena tem sido essencial diante dos retrocessos contra 

os direitos dos povos indígenas. Ele representa uma ferramenta vital de luta, 

demonstrando que o lugar onde estamos é também um lugar de cura e 

sobrevivência. A união entre os povos tinha como objetivo, na época, reivindicar 

uma nova política indigenista, com a criação do Conselho Nacional de Política 

Indigenista (CNPI), para tratar da homologação das terras indígenas, 

particularmente a Terra Indígena Raposa Serra do Sol, que era almejada por 

latifundiários, entre outros projetos de lei que tramitavam pelo Congresso 

Nacional com impacto negativo para os direitos indígenas. 

Nossa presença em Brasília, com milhares de parentes de todos os cantos 

do país, é a prova de que nossa luta continua. Não importa o quão difíceis sejam 

os tempos, estaremos sempre de pé, prontos para defender nossos direitos e 

nossos territórios. 

Jamais deixaremos de lutar. Cada ATL é um lembrete de que nossa 

resistência é eterna, que nossa força vem da terra, dos nossos ancestrais, e da 

união entre os povos. Continuaremos ativos, alertas e prontos para enfrentar 

qualquer desafio que venha. Nossa luta é pela vida, pela terra, e pela 

preservação de tudo aquilo que para nós é sagrado. E enquanto houver ameaça, 

haverá resistência. E enquanto houver resistência, haverá esperança. Vamos 

seguir em frente, com a certeza de que nossa luta é a luta pela sobrevivência e 

pelo futuro de toda a humanidade. 

A participação da juventude indígena, incluindo grupos como a Juventude 

Xakriabá, tem sido fundamental para revitalizar o movimento indígena e trazer 



54 

 

novas perspectivas às lutas. Os jovens desempenham um papel crucial na 

continuidade e fortalecimento das mobilizações, promovendo a integração entre 

as tradições ancestrais e as demandas contemporâneas. A presença de jovens 

no ATL não apenas trouxe uma energia renovada, mas também ampliou o 

alcance do movimento através do uso das redes sociais e outras ferramentas de 

comunicação.  

Esses jovens têm desempenhado papeis de liderança e inovação, 

utilizando essas plataformas para amplificar suas vozes e denunciar as violações 

de direito, seguem profundamente engajados na defesa dos nossos territórios, 

na luta por uma educação diferenciada que respeite nossa cultura e na promoção 

da valorização das tradições indígenas. Sua participação ativa no ATL reflete um 

compromisso com a construção de um futuro mais justo e equitativo para os 

povos, ao lado das lideranças mais experientes. 

Assim seguiremos, demarcando as telas e as terras, ecoando nossas 

vozes com o cântico Xakriabá, com a pintura no rosto e a saia de croatá. Nossa 

resistência é expressa nas pinturas do urucum, jenipapo e toar, símbolos de uma 

luta que é tão antiga quanto a nossa existência. Há 524 anos, enfrentamos 

preconceitos, lutamos pela retomada das terras à beira do rio São Francisco, 

que nos pertencem por direito ancestral. Seguiremos firmes, resistindo a 

qualquer tentativa de retrocesso, para que nossos direitos sejam não apenas 

assegurados, mas respeitados. Nossa luta é contínua, e enquanto houver um 

palmo de terra a ser demarcado, estaremos na linha de frente.  



55 

 

CAPÍTULO 2 - DA TERRA ÀS IMAGENS 

 
“[...] Os homens civilizados só pensam em dinheiro e 

guerra, mas eu peço a Deus Tupã que olhe aquele que 
erra desbastando a floresta a natureza encerra. Luto pra 

não ser cativo, pois o índio positivo está ficando sem 
terra.” - Rosalino Gomes Xakriabá, líder assassinado em 

1986. (Kanaykõ, 2019, p. 22). 
 

Este capítulo será dedicado a contar a história narrada, em forma de texto 

no Capítulo 1, por meio de imagens. As imagens são formas de narrativa muito 

importantes para nós, povos indígenas, que temos na oralidade e na observação 

visual atenta, meios de nos expressar, de produzir memórias e transmitir nossos 

modos de pensar, de ver, de perceber, de analisar o mundo à nossa volta. 

Este capítulo está dividido em quatro sequências de imagens, quatro 

pranchas. A primeira prancha é chamada “O nosso território”. Nela, 

apresentamos imagens que contam sobre o território Xakriabá localizado no 

extremo norte do Estado de Minas Gerais. A segunda prancha é chamada 

“Nossas bases ancestrais”. Nesta prancha fazemos referência aos guerreiros e 

guerreiras do nosso povo que inspiram sempre a nossa juventude. Na terceira 

prancha, “O movimento da juventude Xakriabá com o pé na aldeia”, 

apresentamos imagens sobre momentos importantes das mobilizações internas. 

Por fim, a quarta prancha, “O movimento da juventude Xakriabá com o pé no 

mundo”, apresenta imagens relacionadas às nossas participações em ações fora 

do território. 

O convite para você, leitor ou leitora, é abrir seus sentidos para as 

imagens que se seguem. 

  

Figura  SEQ Figura \* ARABIC 5: Divulgação do Acampamento Terra Livre 

(ATL) de 2024 



56 

 

1 

2.1 Prancha I: O nosso território 

 

 

 

1. Mapa do território Indígena 

Xakriabá, com áreas de 

ampliação e retomada 

2. Fechamento da BR-135, ao 

lado da aldeia Rancharia. 

Foto: Edgar Kanaykõ 

Xakriabá (2021)  

3. Retomada da 2ª ampliação 

da aldeia Caraíba. Foto: 

Edgar Kanaykõ Xakriabá 

(2013)   

 

 

  

2 

3 



57 

 

 

 

 

2.2 Prancha II: Nossas bases ancestrais e do presente 



58 

 

4 7 

5 

8 

6 

 

 

4. Jovens ao lado da 

imagem de dona Ercina, 

anciã, ancestral guardiã 

da sabedoria do povo 

Xakriabá. 

5. Pajé Vicente, sempre 

presente nos movimentos 

da juventude. Segundo 

Encontrão, aldeia Prata. 

6. Sr. Valdemar é uma das 

mais velhas lideranças 

que acompanha a 

juventude desde o início. 

Foto Edgar Kanaykõ 

Xakriabá, 2022. 

7. Jornal de 1987, notícia da 

chacina de Rosalino 

Xakriabá, retratando a 

violência sofrida pelo 

povo. Fonte: Célia 

Xakriabá, 2018. 

8. Jornal de 1987, 

retratando a violência 

sofrida pelo povo 

Xakriabá na época do 

conflito. Fonte: Célia 

Xakriabá, 2018. 

 

  



59 

 

 

 

  

  

 

 

 



60 

 

 

 

2.3 Prancha III: O movimento da juventude Xakriabá com o pé na aldeia 

Esta prancha está dividida em 6 partes:  

 

● Prancha III-1: atividades culturais e mutirões;  

● Prancha III-2: encontros da juventude;  

● Prancha III-3: articuladores;  

● Prancha III-4: participação em atividades junto das lideranças;  

● Prancha III-5: Monitoramento Comunitário Xakriabá contra a pandemia;  

● Prancha III-6: Informativos para organização. 

  



61 

 

9 

10 

11 

12 

2.3.1 Prancha III-1: atividades culturais e mutirões 

 

 

9. Juventude Xakriabá no 19 

de Abril de 2007. Foto de 

Edgar Xakriabá. 

10. Foto de umas das Noites 

culturais realizadas na 

aldeia Santa Cruz. 

Demonstra variedade de 

comida e do saber que 

está em torno de cada 

elemento. Foto de Edgar 

Xakriabá, 2014 (Célia 

Xakriabá, 2018). 

11. Foto do buriti, que é 

também um dos 

alimentos importantes 

para o povo Xakriabá. 

Antigamente era 

consumido em maior 

quantidade. Foto de 

Nicolau Xakriabá, 2015. 

(Célia Xakriabá, 2018). 

12. Foto do plantio coletivo de 

milho e feijão produzido 

pelo projeto do banco de 

semente tradicional 

Xakriabá, foto de Nicolau 

Xakriabá, 2016 (Célia 

Xakriabá, (2018). 

 



62 

 

 

 

 

 

 



63 

 

13 14 

15 16 

17 18 

20 19 

2.3.2 Prancha III-2: encontros da juventude 

 

 

13. Juventude Xakriabá no 19 

de Abril de 2007. Foto de 

Edgar Xakriabá. 

14. Juventude Xakriabá na 

formatura do Ensino 

Médio da Aldeia Prata 

(dezembro de 2021). 

15. Presença das mulheres 

indígenas no Encontrão 

da Juventude, aldeia 

Prata. 

16. Juventude Xakriabá em 

seu território. Arquivo 

pessoal, 2024. 

17. Juventude discute a 

gestão territorial no 2º 

encontrão aldeia Prata. 

Foto Edgar Kanaykõ 

Xakriabá. 

18. Juventude se fortalece no 

local dos mártires no dia 

12/02/2022. Foto Edgar 

Kanaykõ Xakriabá. 

19. Momento de preparação 

e pintura corporal dia 

12/02/2016. Foto arquivo 

pessoal. 

20. Espaço de formação da 

juventude no chão da 

aldeia. Foto: arquivo 

pessoal, 2023. 



64 

 

  



65 

 

 

  

  

 

  



66 

 

  



67 

 

17 

2.3.3 Prancha III-3: articuladores 

 

 

21. Importantes representantes 

da juventude Xakriabá: 

Romildo, Edgar, Juvana e 

Célia. Outubro, 2023. 

22. Vaykõ Tô Akwê Xakriabá: 

Vagney Xakriabá. 

Coordenador técnico (CTL) 

Funai do povo Xakriabá. 

Fonte de entrevista. Foto 

Edgar Kanaykõ Xakriabá. 

23. Netinha Xakriabá. Fonte de 

entrevista. Foto Edgar 

Kanaykõ Xakriabá. Segundo 

Encontrão aldeia Prata. 

09/04/2022. 

 

 

  

19 

18 



68 

 

 

 

 

 

 



69 

 

20 

21 

22 

23 

2.3.4 Prancha III-4: participação em atividades junto das lideranças 

 

24. Juventude Xakriabá no 

local dos mártires 12 de 

fevereiro. Foto  Edgar 

Kanaykõ Xakriabá   

25. Caciques e lideranças em 

diálogos com a Juventude 

no local dos mártires no 

dia 12 de fevereiro. Foto 

edgar Kanaykõ Xakriabá 

26. Diálogo entre Juventude, 

Caciques, Lideranças e a 

Deputada Federal Célia 

Xakriabá na gestão 

territorial. Foto Edgar 

Kanaykõ Xakriabá. 

27. Juventude Xakriabá no 

local dos Mártires, 

Lançamento da 

candidatura da Deputada 

Federal Célia Xakriabá 

ano 2022. Foto Edgar 

Kanaykõ Xakriabá. 

 

 

 

 

 

 

 

 



70 

 

 

 

 

 



71 

 

 

 

 

 

  



72 

 

24 

25 

26 

27 

2.3.5 Prancha III-5: Monitoramento Comunitário Xakriabá contra a pandemia 

 

28. Jovem Edvan 

Srêwakmõwê durante 

atividades nas barreiras 

sanitárias do 

Monitoramento 

Comunitário Xakriabá, 

2021. Foto  Edgar 

Kanaykõ Xakriabá.   

29. Jovens mulheres 

trabalhando nas barreiras 

sanitárias, 2021. Foto 

Edgar Kanaykõ Xakriabá. 

30. Jovens atuando em 

barreira sanitária próximo 

à aldeia Santa Cruz, 

2021. Foto Edgar 

Kanaykõ Xakriabá. 

31. Juventude se 

organizando na barreira 

sanitária da Santa Cruz, 

2021. Foto Edgar 

Kanaykõ Xakriabá. 

 

 

 



73 

 

 

 

 

 



74 

 

 

 

 

 

  



75 

 

29 28 

30 31 

2.3.6 Prancha III-6: Informativos para organização 

 

 

32. Chamado para o ATL, 

encaminhado via 

Whatsapp 

33. Campanha de 

arrecadação da 

Articulação da Juventude 

encaminhada por 

whatsapp 

34. Campanha de 

arrecadação de alimentos 

promovida pela 

Articulação da Juventude 

35. Lembrete de mobilização 

de arrecadação de 

recursos, encaminhada 

via whatsapp. 

 

 

 



76 

 

 

 

  

 

  



77 

 

2.4 Prancha IV: O movimento da juventude Xakriabá com o pé no mundo 

Esta prancha está dividida em 7 partes:  

 

● 2.4.1 Prancha IV-1: 2017;  

● 2.4.2 Prancha IV-2: 2019;  

● 2.4.3 Prancha IV-3: 2020;  

● 2.4.4 Prancha IV-4: 2021;  

● 2.4.5 Prancha IV-5: 2022;  

● 2.4.6 Prancha IV-6: 2023; 

● 2.4.7 Prancha IV-7: 2024. 

  



78 

 

32 

2.4.1 Prancha IV-1: 2017 

 

 

36. Foto no Acampamento 

Terra Livre 2017, quando 

os policiais impediram os 

povos indígenas de entrar 

no congresso e reagiram 

violentamente com spray 

de pimenta e bala de 

borracha, foto de Edgar 

Xakriabá (2017), 

disponível no trabalho de 

Célia Xakriabá (2018). 

 

 

 

 

 

 

  



79 

 

33 

2.4.2 Prancha IV-2: 2019 

 

 

37. ATL 26/04/2019, fonte 

redes sociais. Foto: 

Raissa Azevedo. 

 

 

 

 

 

 

  



80 

 

34 

2.4.3 Prancha IV-3: 2020 

 

 

38. Divulgação do 

documento final do 

Acampamento Terra 

Livre 01/05/2020, fonte: 

redes sociais. APIB. 

 

 

 

 

 

 

 

  



81 

 

35 

36 

2.4.4 Prancha IV-4: 2021 

 

 

39. Tema da segunda edição 

virtual ATL. entre os dias 

5 e 30 de abril de 2021, 

fonte redes sociais APIB. 

40. Juventude em movimento 

Levante pela Terra em 

Brasília DF. 22 de Abril de 

2021. Arquivo pessoal. 

 

 

 

 

 

 

 



82 

 

 

 

  



83 

 

39 37 

40 

38 41 

2.4.5 Prancha IV-5: 2022 

 

 

41. Jovem fazendo pintura 

tradicional no 

acampamento terra livre. 

foto Edgar Kanaykõ 

Xakriabá. Abril de 2022. 

42. Juventude em repúdio ao 

Marco territorial no 

Acampamento Terra 

Livre  ano 2022, Foto 

Edgar Kanaykõ Xakriabá. 

43. Juventude em movimento 

pelas ruas de Brasília ano 

2022, foto de Edgar 

Xakriabá. 

44.  Momento de encontro e 

preparação, 2022. 

Arquivo pessoal. 

45. Juventude e Foto no ATL 

de 2022, foto de Edgar 

Kanaykõ Xakriabá. 

 

 

 



84 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
 

  



85 

 

43 42 

45 44 

46 

48 47 

2.4.6. Pranchas IV-6: 2023 

2.4.6.1 Prancha IV-6.1: 2023 

 

 

46. Autor na Faculdade de 

Educação da UFMG em 

apoio à mobilização 

contra o Marco Temporal, 

2023. 

47. Juventude Xakriabá 

ocupando o congresso 

nacional. Foto Edgar 

Kanaykõ Xakriabá, 2023. 

48. Juventude Xakriabá no 

ritual durante o 

Acampamento Terra 

Livre, 2023. Foto Edgar 

Kanaykõ Xakriabá. 

49. Resistência jovens no 

movimento Nacional 

Indigena, 2023. Foto 

Edgar Kanaykõ Xakriabá. 

50. Cacique e juventude no 

Acampamento Terra 

Livre, 2023. Foto Edgar 

Kanaykõ Xakriabá. 

51. Juventude e Movimento 

Nacional Indigena, 2023.                   

Fonte: Edgar kanaykõ 

Xakriabá. 

52. A grande marcha dos 

povos Indígenas em 



86 

 

Brasília, 2023. Foto: 

Edgar Kanaykõ Xakriabá. 

 

  

  

 

  

 



87 

 

49 

50 

2.4.6.2 Prancha IV-6.2: 2023 

 

 

53. Juventude Indigena 

Xakriabá demarcando 

espaço na Marcha das 

Mulheres no 

Acampamento Terra 

Livre em Brasília/DF. Foto 

Edgar Kanaykõ Xakriabá, 

2023. 

54. A Organização 

Sachamama reconhece a 

luta das mulheres 

indígenas, entre elas 

Célia e Artemisa 

Xakriabá, 2023. 

 

 

 

 



88 

 

 

 

 



89 

 

51 

2.4.7 Pranchas IV-7:2024 

2.4.7.1 Prancha IV-7.1:2024 

 

 

55. Juventude Xakriabá no 

ATL de 2024. 

 

 

 

 

 

 

  



90 

 

52 

53 

54 

55 

57 

56 

2.4.7.2 Prancha IV-7.2:2024 

 

 

56. Capa de material de 

divulgação da ATL 2024 

feito por Denilson Baniwa. 

57. Panfleto 1 com pontos de 

exigência ATL 2024. 

58. Panfleto 2 com pontos de 

exigência ATL 2024. 

59. Panfleto 3 com pontos de 

exigência ATL 2024. 

60. Panfleto 4 com pontos de 

exigência ATL 2024. 

61. Panfleto 5 com pontos de 

exigência ATL 2024. 

  



91 

 

 

 

 



92 

 

 

 



93 

 

 

 

 

 

 



94 

 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

Este percurso acadêmico buscou apresentar os movimentos da juventude 

Xakriabá, dentro e fora do território, diante das histórias de luta deste povo 

marcada pela dor e sofrimento na luta pela demarcação de suas terras, 

reconhecidas e homologadas entre 1979 e 1987, e que abrangem 53.231 

hectares, menos da metade em que reza o documento da doação. 

A resiliência do povo Xakriabá se manifesta na forma de se organizar em 

mutirões para demarcar as terras, preservar a cultura, línguas e tradições, 

desafiando a opressão de fazendeiros e as proibições culturais impostas. 

A resistência é exemplificada na figura de líderes como Rosalino, 

Rodrigão, Rosalvo Fiuza, Zé Fiuza, Valdemar Ferreira dos Santos, Zé de 

Benvindo, Cacique Domingos Nunes de Oliveira que, junto a outros, enfrentaram 

ameaças e episódios de violência por parte de fazendeiros. A Funai é um ator 

crucial na recuperação de terras e na defesa dos direitos do povo Xakriabá, que 

se agravaram com episódios de conflito. O cacique Domingos assumiu a 

liderança após a morte de Rodrigão. 

O desempenho da Juventude Indígena tem papel vital nesta luta, 

organizando encontros e fóruns, como o Acampamento Terra Livre, para discutir 

e fortalecer as tradições culturais e garantia dos direitos e costumes. Essa 

mobilização é essencial para a revitalização cultural e linguística e para a união 

entre povos. 

Este trabalho acadêmico reflete sobre a juventude Xakriabá, destaca a 

importância da mobilização cultural e da liderança juvenil dentro das aldeias, 

atestando a conexão dos jovens com a ancestralidade e suas responsabilidades 

sociais. 

Vale destacar a importância de se refletir sobre os desafios e conquistas 

na luta histórica dos povos indígenas no Brasil, marcada pela colonização e suas 

consequências e enfatizada ao mencionar o impacto positivo da Constituição de 

1988, que garantiu direitos, mas também os desafios que persistem. A 

mobilização nos anos 1970 e 1980 resultou na formação de organizações 

importantes como a UNI e a FIB. 

Em tempos recentes, a juventude Xakriabá, especialmente em 2014, se 

mobilizou para os enfrentamentos nos movimentos e fortalecimento de sua 



95 

 

atuação. Durante a pandemia os esforços e organização para proteger as 

comunidades, demonstrou solidariedade e comprometimento com os mais 

vulneráveis. 

A importância do Acampamento Terra Livre (ATL), que começou em 2000, 

é um evento significativo que reúne os povos indígenas para discutir direitos e 

proteção de seus territórios. O ATL de 2004 foi notável por sua ampla 

participação e pela mobilização em defesa dos direitos indígenas, alcançando a 

20º edição em 2024 . 

Esta narrativa destaca a importância de preservar a história e as tradições 

indígenas, evidenciando a luta dos Xakriabá por identidade, direitos e território. 

Estes relatos históricos e a mobilização atual apontam não apenas para os 

desafios enfrentados, mas também para a força e a determinação dos indígenas 

em preservar suas culturas e defender seus direitos, assegurando um futuro para 

as próximas gerações. Este percurso é apoiado por imagens que expressam 

essas histórias e contribuições, reforçando a importância da memória visual na 

luta indígena. 

 

. 

  



96 

 

REFERENCIAL TEÓRICO 

APIB - Articulação dos Povos Indígenas do Brasil. Acampamento Terra Livre - 
Retomando o Brasil: demarcar territórios e aldear a política. 2022. Disponível 
em: <https://apiboficial.org/historico-dos-atls/>. Acesso em: 23 ago. 2024. 

BOSON, V.H.C. Brasil, outros 500: a marcha dos 2000 vinte anos depois. Le 
Monde, Diplomatique Brasil, 2000. Disponível em: 
<https://diplomatique.org.br/brasil-outros-500-a-marcha-dos-2000-vinte-anos-
depois/>. Acesso em: 04 mai. 2024. 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do 
Brasil de 1988. Brasília, DF: Presidente da República, [2016]. Disponível 
em:<http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm>. Acesso 
em 02 mai. 2024. 

IBGE. Os indígenas no Censo de 2022. IBGEeduca/Jovens, 2024. Disponível 
em: <https://educa.ibge.gov.br/criancas/brasil/nosso-povo/22324-os-indigenas-
no-censo-
2022.html#:~:text=O%20Censo%202022%20revelou%20que,da%20popula%C
3%A7%C3%A3o%20total%20do%20pa%C3%ADs.>. Acesso em: 05 set. 2024. 

CORRÊA, Célia Nunes. (XAKRIABÁ, Célia.). O barro, o genipapo e o giz no 
fazer  epistemológico de autoria Xakriabá: reativação da memória por uma 
educação  territorializada. 2018. 218 p. Dissertação (Mestrado Profissional em 
Desenvolvimento  Sustentável) – Universidade de Brasília, Brasília, 2018. 

CORRÊA, Edgar Nunes. (KANAYKÕ XAKRIABÁ, Edgar.). Etnovisão: o olhar 
indígena que atravessa a lente. 2019. 218 p. Dissertação (Mestrado 
Profissional em Antropologia) – Universidade Federal de Minas Gerais, Belo 
Horizonte, 2019. 

MUNDURUKU, Daniel. O caráter educativo do movimento indígena 
brasileiro (1970-1990). São Paulo: Paulinas, 2012. 

https://apiboficial.org/historico-dos-atls/
https://diplomatique.org.br/brasil-outros-500-a-marcha-dos-2000-vinte-anos-depois/
https://diplomatique.org.br/brasil-outros-500-a-marcha-dos-2000-vinte-anos-depois/
http://www.planalto.gov.br/ccivil_03/constituicao/constituicao.htm
https://educa.ibge.gov.br/criancas/brasil/nosso-povo/22324-os-indigenas-no-censo-2022.html#:~:text=O%20Censo%202022%20revelou%20que,da%20popula%C3%A7%C3%A3o%20total%20do%20pa%C3%ADs
https://educa.ibge.gov.br/criancas/brasil/nosso-povo/22324-os-indigenas-no-censo-2022.html#:~:text=O%20Censo%202022%20revelou%20que,da%20popula%C3%A7%C3%A3o%20total%20do%20pa%C3%ADs
https://educa.ibge.gov.br/criancas/brasil/nosso-povo/22324-os-indigenas-no-censo-2022.html#:~:text=O%20Censo%202022%20revelou%20que,da%20popula%C3%A7%C3%A3o%20total%20do%20pa%C3%ADs
https://educa.ibge.gov.br/criancas/brasil/nosso-povo/22324-os-indigenas-no-censo-2022.html#:~:text=O%20Censo%202022%20revelou%20que,da%20popula%C3%A7%C3%A3o%20total%20do%20pa%C3%ADs

