
UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

FORMAÇÃO INTERCULTURAL PARA EDUCADORES INDÍGENAS 

 

 

 

 

 

DALENE DE OLIVEIRA ALKIMIM 

 

 

 

 

 

O PORTUGUÊS AKWẼ KRĒKA: A DIVERSIDADE LINGUÍSTICA NO 

TERRITÓRIO XAKRIABÁ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 Belo Horizonte  

    2024 

  



DALENE DE OLIVEIRA ALKIMIM 

 

 

 

 

O PORTUGUÊS AKWẼ KRĒKA: A DIVERSIDADE LINGUÍSTICA NO 

TERRITÓRIO XAKRIABÁ 

 

 

Percurso Acadêmico apresentado ao Curso de Formação 

Intercultural para Educadores Indígenas da Faculdade de 

Educação da Universidade Federal de Minas Gerais 

(FIEI/FAE/UFMG) como requisito parcial para obtenção 

do grau de licenciado em Línguas, Artes e Literatura. 

Orientadora: Profa. Dra. Maria Gorete Neto 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                       Belo Horizonte  

                                                                 2024 

 

 

  



DEDICATÓRIA 

 

 

 

 

 

 

Dedico este trabalho à minha querida Dahīkda (em memória), e aos meus pais, por serem meus 

olhos sempre orientando quais caminhos percorrer, a minha filha, aos anciãos, caciques, 

lideranças a todo meu povo Xakriabá, vocês foram fundamentais na construção desse trabalho. 

 

 

 

  



AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente agradeço a Waptõkwa zawre (Deus) aos Têdkwa (encantados) por conceder 

essa oportunidade de chegar até aqui, me fortalecendo e guiando para seguir em frente nessa 

caminhada. Aos meus pais Erasmo Carlos Pinheiro de Alkimin e Marleide Gomes de Oliveira 

por terem me guiado na minha trajetória de vida, ensinando os caminhos a serem percorridos. 

A todos meus irmãos que me deram força quando foi preciso. A Zawre pela motivação. A 

minha filha Aylla ketlyn que durante esse curso foi meu porto seguro, de onde tirei força para 

não desistir. De um modo especial agradeço a Sibakadi Xakriabá por estar comigo desde o 

início se não fosse a força dela, os ensinamentos em todos os momentos, esse trabalho não teria 

concluído. Ariãtã a minha querida avó (em memória), que sempre me ensinou qual caminho 

percorrer mesmo depois de se encantar. Não poderia deixar de agradecer aos meus 

entrevistados, Deda Sirêpte que de certa forma é a base do meu trabalho sempre me orientando 

e cuidando de mim nos momentos de incertezas e fraquezas, a Nemerson Psêkwa Xakriabá, 

Drika Xakriabá, Durkwa Kreka grandes sábios conhecedores da nossa história de luta e 

resistência, que contribuíram muito com suas sabedorias para que esse trabalho fosse realizado. 

Não poderia esquecer de Marciel Nunes (Ciel líder) por contribuir na pesquisa e a Valdirene 

Ferro Bezerra, Edgar Kanaykõ, Nilva Ferreira, Adriel Gonçalves por contribuir com as fotos. 

Ariãtã waitê datmõ romkuiwē por não me deixar desistir. A todos nossos Anciões, pajés por 

ter a confiança de nos repassar seus conhecimentos, nos ensinando a sempre caminhar junto 

com nosso povo, eles são nossas raízes onde sempre ressaltam que união faz a força, que nunca 

devemos andar por si só mais sim em coletividade, com ela conseguimos alcançar nossos 

objetivos. Nossos caciques e lideranças por sempre estar na luta pelos nossos direitos, a luta 

pelo nosso território, saúde e Educação. Às nossas lideranças que já passaram por aqui, e aos 

que acompanham nosso curso fazendo parte do colegiado que nunca mediu esforços ao se 

deslocar das aldeias até Belo Horizonte para buscar melhorias para nosso curso, no qual faço 

questão de recitar seus nomes:  sr. Valdemar Ferreira dos Santos, Wellington Oliveira Santos, 

sr. Silvino Nunes de Oliveira, grandes guerreiros no qual tenho orgulho de mencionar. Também 

meus agradecimentos para as lideranças Pataxós, que de uma forma ou de outra contribuíram 

na minha formação. Todas escolas do território Xakriabá especialmente a Escola Estadual 

Indígena Bukimuju da Dazakru Kãmrãmkõ (da Aldeia Brejo Mata Fome) onde sempre estudei 

e na qual hoje sou professora. 

 



E também agradeço a todos os professores que com eles estudei, pelos incentivos a sempre 

buscar novos desafios na área da educação indígena. Agradeço a Universidade Federal de 

Minas Gerais (UFMG), a Faculdade de Educação por ter aberto as portas para os povos 

indígenas, e por acreditar sempre que somos capazes sim de fazer parte dela. Ao nosso curso 

Formação Intercultural para Educadores Indígenas - FIEI, onde nele pude adquirir um enorme 

conhecimento que vou levar para a vida toda, na habilitação de Línguas, Artes e Literatura A 

todos os professores, bolsistas, coordenadores do FIEI por ter a paciência, companheirismo, de 

sempre estar com a gente nos momentos bons, difíceis, de nos repassar conhecimentos. A 

minha orientadora Maria Gorete Neto. A todos meus amigos e amigas que fazem parte da 

minha caminhada que com certeza cada um com sua maneira contribuiu na minha jornada de 

estudo. A minha turma da LAL, por ter essa diversidade de povos, culturas diferentes Pataxó, 

Guarani, onde pode conhecer um pouco da cultura de cada um, isso foi fundamental para minha 

formação. Por fim, todo o povo Xakriabá do qual me orgulho de fazer parte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



RESUMO 

 

Este trabalho tem o objetivo de realizar uma discussão acerca do português falado pelo povo 

Xakriabá. A partir de pesquisa realizada em três aldeias do território indígena Xakriabá mostrar 

o contexto histórico de violência que obrigou o povo a deixar de falar sua língua materna e 

adotasse o português. No desenvolvimento aborda questões como a retomada histórica da 

língua, silenciamento da língua Akwẽ Krēka, o português indígena, o português Xakriabá como 

diferentes formas de resistência, o preconceito linguístico e o processo da retomada linguística 

destacando os caminhos e desafios. A coleta dos dados foi realizada através de pesquisas nas 

comunidades Riachinho (Kâwakmõrê), Caatinguinha (Ropsêawre) e Imbaúba (Awrãwdê). As 

questões abordadas foram discutidas a partir da cosmovisão do povo, além disso, visa 

desconstruir a ideia de que o modo próprio de falar a língua portuguesa é errado e valorizar as 

diferentes formas de falar o português no território, compreendendo essa diversidade como 

formas de resistência. Compreender essa diversidade linguística contribui para vencer o 

preconceito linguístico no território indígena Xakriabá. 

 

Palavras chaves: Povo Xakriabá; Português, Português Xakriabá, Akwẽ Krēka. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



SUMÁRIO 

 

APRESENTAÇÃO ................................................................................................8 

1. INTRODUÇÃO ..............................................................................................12 

2. METODOLOGIA ............................................................................................17 

3. RETOMADA HISTÓRICA DA LÍNGUA ................................................................22 

4. SILENCIAMENTO DA LÍNGUA AKWẼ KRẼKA .....................................................24 

5. PORTUGUÊS INDÍGENA .................................................................................25 

6. O PORTUGUÊS XAKRIABÁ: DIFERENTES FORMAS DE RESISTÊNCIAS ................27 

6.1 PRECONCEITO LINGUÍSTICO .............................................................35 

7. O PROCESSO DE RETOMADA LINGUÍSTICA .....................................................37 

7.1 CAMINHOS E DESAFIOS .....................................................................40 

8. CONSIDERAÇÕES FINAIS ...............................................................................43 

9. REFERÊNCIAS ................................................................................................47 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



8 
 

APRESENTAÇÃO 

 

Um pouco sobre minha trajetória de vida  

 

wahã kêpdi krêka, wanorî tô Xakriabá, srõwa dazakru awrãwdê,wa tô rowahturkwa dazakru 

kâmrãmkõ bukimuju,  wahã dazeparkwa hawi smîsi tarê.  

 



9 
 

Meu nome é Dalene de Oliveira Alkimim, tenho 28 anos de idade, sou indígena, 

pertenço ao povo Xakriabá que fica localizado nas proximidades das margens do Rio São 

Francisco, Município de São João das Missões extremo Norte de Minas Gerais. Sou professora, 

sou integrante do grupo cultural Dazakru awrãwdê kãmrãmkõ, faço parte da articulação da 

juventude Xakriabá, e sou mãe solo. 

Nasci e cresci na aldeia Imbaúba (Dazakru Awrãwdê), onde recebi o nome Kêpdi, que 

é de origem Akwê, a língua materna do meu povo. Até os 22 anos morei com meus pais, e com 

meus irmãos, sou a terceira filha, e no total somos 8 irmãos. Minha família, assim como a 

maioria das famílias do Território Xakriabá é de origem simples e humilde. 

Aos 7 anos de idade comecei a estudar na Escola Estadual Indígena Bukimujú, na aldeia 

Brejo Mata Fome (Dazakru kâmrãmkõ), que fica 4 km da minha aldeia de origem. Nos 

primeiros anos de aula, estudei em uma área nos fundos da casa onde ficavam os motoristas da 

saúde. Alguns meses depois melhorou um pouco a estrutura, passei a estudar em um barracão 

improvisado, e permaneci estudando lá por 2 anos. Era muito difícil pois naquela época não 

tinha carro para levar os alunos, então eu fazia o trajeto de casa para a escola a pé todos os dias, 

um período enfrentava o sol e no outro a chuva. Apesar das dificuldades, quando comecei a 

estudar, era bem mais fácil dar continuidade nos estudos, pois nessa época os professores não 

indígenas já tinham sido substituídos por professores indígenas. Portanto, se tornava mais fácil 

a comunicação, e os conteúdos eram quase todos voltados para a realidade do povo. 

Meus pais sempre me incentivaram na ampliação dos estudos, e fazia de tudo para que 

não faltasse às aulas. Porque eles não tiveram a oportunidade de estudar, queria que com os 

filhos fosse diferente, pois para eles o estudo poderia nos proporcionar tudo aquilo que eles 

não tiveram, e o que eles não puderam nos oferecer. Também para eles era importante que as 

pessoas estudassem e formassem, para poder ajudar na aldeia. 

Depois de longos anos na caminhada em 2010, eu concluí o ensino fundamental, foi o 

momento também que comecei a fazer o caminho de volta para conhecer a história do meu 

povo e entender mais sobre a cultura. No território geralmente os conhecimentos tradicionais 

são passados pelos avós, então era minha avó que me falava sobre a cultura e suas regras. No 

entanto, quando eu passei a ter conhecimento sobre tudo o que ela me ensinava desde pequena, 

foi quando chegou o momento dela passar para o mundo dos espíritos. 



10 
 

Em junho de 2013, minha avó faleceu, e esse foi um dos momentos mais difíceis da 

minha vida. Quando tomei consciência de quem eu estava perdendo, me vi sem chão. Foi uma 

perda muito sentida não só para mim, mas também para a comunidade, pois quando morre um 

ancião, perdemos também uma fonte de conhecimento. Por isso que é importante nós enquanto 

juventude fazer esse caminho de volta para conhecer a história e despertar a cultura que ainda 

está adormecida em nós, pois nós somos a ponte que atravessa os saberes e repassa para as 

futuras gerações. No final desse mesmo ano conclui minha trajetória escolar, finalizei o ensino 

médio. Após a conclusão do ensino médio me dediquei somente aos movimentos culturais 

dentro da comunidade. 

No ano de 2016, o cacique Domingos, juntamente com as lideranças e a diretoria da 

escola Estadual Indígena Bukimuju me indicaram para trabalhar na licença de um de seus 

professores por três meses, na aldeia Brejo Mata Fome, e essa foi minha primeira experiência 

como professora. No início eu entrei em pânico, não sabia se aceitava ou se recusava, eu me 

sentia despreparada para o cargo, mas acabei aceitando o desafio. Um ano depois, ganhei minha 

própria vaga, hoje sou professora nas turmas do ensino médio, e para mim é muito gratificante, 

porque trabalho na mesma escola que estudei, além disso e dos desafios da profissão, eu amo 

ser professora e quero me dedicar ao máximo para me capacitar e poder dar o melhor para os 

meus alunos. 

Entre 2013 e 2017, foi criada uma organização de jovens, conhecida como juventude 

Xakriabá, para que os jovens tenham participação ativa na luta do povo, ser a força que sustenta 

as lideranças nas batalhas, e ser os guardiões da cultura, para que tenhamos conhecimento de 

nossos direitos enquanto indígenas, saber lutar por eles, e repassar os conhecimentos 

tradicionais para as futuras gerações. Essa organização tem grupos em aldeias específicas que 

abrange outras aldeias, desde a criação faço parte do grupo Warãwdê, é através dele que tenho 

me aprimorado culturalmente, e tenho tido conhecimento sobre meus direitos enquanto 

indígena. Pretendo continuar lutando para que nossos direitos sejam respeitados, e que 

possamos entregar o território para nossos filhos como recebemos dos nossos anciões, 

preservando sua memória e os mantendo vivos através da sua história que está sendo contada 

pela nossa voz. 

No ano de 2020 prestei o vestibular para o curso de Formação Intercultural Para 

Educadores Indígenas (FIEI-UFMG). Após muitas tentativas, graças ao Waptôkwa (Deus) 

consegui passar. Prestei o vestibular no FIEI persistentemente por 7 anos, porque acreditava 



11 
 

que o conhecimento que poderia adquirir no curso me ajudaria a ser uma profissional melhor, 

além disso, ocupando esse espaço levaria a minha história e a história do meu povo, da minha 

aldeia a um espaço que antes nos era negado. Vejo que com o contexto político que vivemos, 

temos que ter pés firmes no território, e mãos seguras no instrumento que mais tem destruído 

os povos indígenas na atualidade, que é a caneta. Creio que mais do que nunca é preciso ter 

domínio de outros saberes e os aplicar de acordo com a nossa realidade, para garantir nossos 

saberes tradicionais, nosso território e vida. 

Durante os quatro anos de curso foi um turbilhão de angústias e emoções, pois a minha 

turma ingressou no período da pandemia, e tivemos que fazer os primeiros contatos com a 

turma e os professores através das telinhas onde muitas das vezes não era possível todos 

acompanhar devido a qualidade da internet. Em 2022 finalmente tinha chegado a hora de irmos 

a Belo Horizonte, momento mais esperado, foi onde se iniciou a angústia devido nunca ter 

saído do território para ir para a cidade e ter que ficar por quatro semanas, ter que deixar a 

família e a minha filha pela primeira vez foi minha maior angústia. 

Quatro anos se passaram e, durante os módulos e intermódulos, pude aprender muito 

principalmente sobre o meu próprio território, pois o FIEI proporciona essas trocas de saberes 

entre o chão do território e o chão da universidade. Guardarei todos os conhecimentos 

adquiridos durante o curso e assim tentarei repassar para a minha comunidade e meu povo 

Xakriabá. Além do conhecimento adquirido no curso, também guardarei as pessoas incríveis 

que conheci através dele, e todos os momentos que nos foram compartilhados.  

  



12 
 

1. INTRODUÇÃO 

 

O objetivo deste trabalho foi realizar uma discussão acerca do português falado pelo povo 

Xakriabá. A partir de pesquisa realizada em três aldeias do território indígena Xakriabá mostrar 

o contexto histórico de violência que obrigou o povo a deixar de falar sua língua materna e 

adotasse o português.  Além disso, visa desconstruir a ideia de que o modo próprio de falar a 

língua portuguesa é errado e valorizar as diferentes formas de falar o português no território, 

compreendendo essa diversidade como formas de resistência. 

Esse tema surge a partir das vivências no território onde pude observar as diferentes formas 

de falar o português do povo Xakriabá, daí aparece a curiosidade de entender mais sobre o 

porquê essa variação ocorre de uma aldeia para a outra, principalmente no que diz respeito à 

pronúncia. Diante de um processo histórico de crueldade e violência causado pela colonização, 

o povo Xakriabá foi obrigado a falar a língua portuguesa. Esse português falado no território 

traz traços da língua materna (OLIVEIRA e BARBOSA, 2016). 

O povo Xakriabá reside em trinta e oito aldeias, cada uma com seus sotaques e fonéticas, 

há também diferenças no português falado em cada uma delas. Sofremos preconceito por não 

falar a língua materna fluente, e sofremos também por falar o português indígena Xakriabá. 

As aldeias escolhidas para a pesquisa são: aldeia Caatinguinha (Ropsêawre), aldeia 

Imbaúba (Awrãwdê) e aldeia Riachinho(kâwakmõrê). Essas aldeias pertencem ao território 

Xakriabá que está localizado nas proximidades das margens do Rio São Francisco, Município 

de São João Das Missões, extremo Norte do estado de Minas Gerais. É um território de 

aproximadamente 53 mil hectares, de acordo com os caciques Xakriabá, e possui uma 

população estimada em mais de 13 mil indígenas. 

Essas aldeias ficam mais reservadas dentro do território, têm menos acesso do que as 

demais, são consideradas aldeias pequenas. São elas: aldeia Riachinho (Kâwakmõrê) recebeu 

esse nome, segundo os mais velhos, pelo fato de ter uma nascente pequena, que mesmo durante 

o período da seca ela sempre corre água em um pequeno córrego; a aldeia Imbaúba (Awrãwdê) 

recebeu esse nome por ser localizada em um terreno que tem uma riqueza em plantas 

medicinais e a que mais se encontra é a árvore que leva o nome de imbaúba. Já a aldeia 

Caatinguinha (Ropsêawre) tem ligação com um dos biomas existentes no Território que é a 

caatinga e também onde se encontra boa parte de plantas medicinais.  

O motivo pelo qual foi escolhido essas aldeias se dá pelo fato de ser aldeias mais reservadas 

e ainda manter seu jeito próprio de falar o português, e por não ter diferença do modo de falar 



13 
 

entre as gerações. As crianças e os jovens falam o português igual os anciões, já em outras 

aldeias os anciões falam de uma forma e os mais jovens de outra.  

Os resultados destas pesquisas poderão ser úteis para serem trabalhados através de palestras 

inicialmente nas escolas e depois nos demais espaços coletivos de modo geral, com intuito de 

conscientizar cada vez mais as crianças, jovens e até mesmo anciãos, que o português indígena 

não é errado. Compreender essa diversidade linguística contribui para vencer o preconceito 

linguístico no território indígena Xakriabá. 

O objetivo geral deste trabalho é descrever alguns aspectos da variedade do português 

falado dentro do território indígena Xakriabá, nas aldeias selecionadas, revisitando a trajetória 

que nos obrigou a falar a língua portuguesa, compreendendo como é falado e como está sendo 

feito o caminho para retomar a sua língua materna. Como objetivos específicos temos: 1) 

Realizar pesquisas sobre o português falado nas aldeias selecionadas; 2) trazer um pouco da 

história de violência que fez com o povo Xakriabá adotasse o português; 3) Apresentar um 

pouco do português falado nas aldeias Caatinguinha (Ropsêawre), Imbaúba (Awrãwdê) e 

Riachinho (Kâwakmõrê). 

 Abaixo, seguem o mapa do território Xakriabá e imagens das aldeias. 

                  

Mapa do Território, fonte IBGE, 2025. 



14 
 

 

Foto representando parte do território indígena Xakriabá, Edgar Kanaykõ, 2021 

     

Dazakru Ropsêawre (aldeia Caatinguinha) foto de Valdirene Ferro Bezerra, 

23/09/2024. 

  



15 
 

 

 

Dazakru Kâwakmõrê (Aldeia Riachinho), foto de Nilva Ferreira Gama Ferro 

24/09/2024 



16 
 

Dazakru Awrâwdê (aldeia Imbaúba) Foto de Adriel Gonçalves, Google maps 

01/10/2024. 



17 
 

2. METODOLOGIA  

Esse trabalho foi realizado junto com o Povo Xakriabá, a coleta dos dados foi realizada 

através de pesquisas nas comunidades Riachinho (Kâwakmõrê), Caatinguinha (Ropsêawre) e 

Imbaúba (Awrãwdê). O instrumento usado para coletar os dados foi a entrevista. Foram 

entrevistadas 4 pessoas, e os critérios para seleção das pessoas foram: morar no território, 

conviver com as pessoas das aldeias escolhidas para a pesquisa e conseguir identificar as 

diferentes formas de falar português nas aldeias Xakriabá.  

Os entrevistados foram José Araújo de Souza conhecido por Deda Sirêpte. É um dos pajés 

do povo Xakriabá, artesão, casado, trabalha mais de 16 anos como professor de cultura na 

escola estadual Indígena Bukimuju, e Elizélio Santiago de Oliveira (Durkwa krêka Xakriabá), 

Adriana Santiago de Oliveira (Drika Xakriabá) jovem de 28 anos de idade, psicóloga e 

atualmente está mestranda em psicologia, Nemerson Gonçalves de Oliveira (Psêkwa Xakriabá) 

jovem de 27 anos, integrante do grupo cultural Dazakru awrãwdê kãmrãmkõ, professor na 

escola estadual indígena Bukimuju.  

Conversei com eles sobre um pouco do histórico de luta e também a respeito da busca pela 

revitalização da nossa língua materna. Embora não haja trechos selecionados na análise de 

todos os entrevistados, a discussão apresentada no percurso foi baseada nessas entrevistas. Para 

melhor compreensão dos dados, as entrevistas foram gravadas e depois transcritas.  

Na sequência, seguem fotos dos entrevistados, cuja divulgação foi autorizada por eles.  

 



18 
 

 

Entrevistada, Adriana Santiago de Oliveira (Sibakadi Xakriabá) Psicóloga. Foto: 

Sibakadi  

 



19 
 

 

Entrevistado, Elizélio Santiago Oliveira (Durkwa Krêka). Foto: Durkwa Krêka 01/10/2024 



20 
 

 

Entrevistado, Deda Sirêpte (pajé, parteiro, artesão, professor de cultura) Foto: Nemerson 

Psêkwa, setembro 2023 



21 
 

 

Entrevistado, Nemerson Gonçalves (Psêkwa Xakriabá)     Foto: Pesêkwa Xakriabá, dezembro 

de 2019. 

 

  



22 
 

3. RETOMADA HISTÓRICA DA LÍNGUA 

 

Segundo as histórias contadas pelos anciãos, o povo Xakriabá chegou às margens do rio 

São Francisco em Minas Gerais, vindo de estado de Tocantins após travar muitas lutas no 

estado de origem e em todo percurso até chegar no seu território atual, território que foi 

demarcado e homologado em 1979 e 1987. E nesse processo histórico perdeu parte do seu 

território, sendo uma dessas parte fundamental para a realização dos rituais sagrados que é onde 

fica localizado o Rio São Francisco, por isso que é correto dizer que estamos nas proximidades 

das margens do rio e não nas margens, pois esse direito foi negado ao povo. 

Em Tocantins o povo Xakriabá tem parentesco com os povos Xavante e Xerente, que 

no passado era um povo só, e era dividido em três clãs: Krẽka, Akwẽ, A’uwê. De acordo com 

os anciãos esses três povos foram divididos em um grande ritual, no qual reuniram os anciãos 

mais velhos da aldeia Curá, onde eles se sentaram e entraram em acordo, que diante das 

perseguições que estavam enfrentando, seria melhor se dividir para preservação do próprio 

povo (MOTA, 2020; SILVA, 2018).  

Com essa divisão cada clã se tornou um povo, que originalmente recebia o nome na 

língua materna, no entanto devido ao contato com os não indígenas e instituições 

governamentais receberam outro nome, e nesse processo o clã/povo Krẽka passou a se chamar 

Xakriabá.  

Muitos anos após essa divisão teve um encontro de três anciãos, um de cada clã. Se 

reencontraram no Rio de Janeiro, segundo as histórias repassados eles se reconheceram através 

das pinturas, pois as pinturas ainda se mantêm com traços semelhantes com apenas as 

diferenciações que foram determinadas a cada clã.  

E até hoje os Krẽka consideram como parentes mais próximos, tendo esses dois povos 

como povos irmãos. Esses três povos pertencem ao tronco linguístico Macro Jê e são falantes 

da língua Akwẽ. Embora seja considerada uma língua só, são línguas semelhantes que possuem 

variações linguísticas de povo para povo, algumas dessas variações aparecem na escrita e 

outras na pronúncia. 

Na tabela abaixo listo algumas palavras que são iguais para os três povos, Akwẽ 

Xakriabá, Akwẽ xerente, A’uwê xavante. 

 

Exemplo: 



23 
 

Akwẽ Krẽka 

Xakriabá 

Akwẽ xerente A’uwê xavante Português  

Bã Bã Bã Uruncum 

Tã Tã Tã Chuva 

Tabela adaptada de Ana Flávia Tkadi Xakriabá (2018, p. 57-58) 

 

Segundo Deda (Sirê) o povo Xakriabá foi deixando de falar o idioma próprio após o 

contato como o português. Ele relata que “Xakriabá foi deixado mais de falar foi quando na 

época da invasão dos portugueses se aproximaram vieram pelas margens do Rio São Francisco. 

Eles vieram naquela época, quando eles chegaram, eles queriam ter acesso aquilo que tinha nas 

terras indígenas.”  Ainda nessa mesma direção ele fala que por não compreender o idioma do 

povo Xakriabá os portugueses foram traçando estratégias para se aproximar do povo.  

O maior responsável pelo massacre do povo Xakriabá foi um mestre de campo chamado 

de Matias Cardoso que chegou aqui no final do século XVII, perseguindo nosso povo para 

escravizá-lo. Nosso povo travou várias batalhas com esses bandeirantes, mas nesse período 

muitos indígenas foram assassinados, e outros foram obrigados a trabalhar para eles abrindo 

fazenda, estrada e nas construções de igrejas. Os invasores foram se aproximando do povo 

através de missionários da igreja Católica. 

Esse invasor e outros posseiros foram os grandes culpados de tirarem a nossa cultura, 

e delimitaram nosso território, naquela época eles aldearam nosso povo. Foram construídos 

cercados, conhecido pelos anciãos como curral de vara, e aos poucos foram empurrando os 

Xakriabá para longe do Rio Francisco, e assim perdemos o acesso ao rio que é considerado 

como um pai para o povo, lugar sagrado onde eram realizados os ritos e rituais de passagem. 

Assim como o acesso ao rio, o povo foi obrigado a deixar de realizar partes desses ritos e 

rituais, pois o rio era a fonte principal que fortalecia essas práticas. 

Além disso, colocaram os missionários para percorrer e vigiar o território, eles eram a 

garantia para que pudessem nos obrigar a falar o português e a seguir os seus costumes. Com 

essa imposição, nosso povo teve que abandonar uma grande parte da nossa cultura, foram 

muitas lutas e resistências para que nosso povo preservasse um pouco da cultura dos nossos 

antepassados que nos mantém fortes até hoje.  

Quando os missionários chegaram no território Xakriabá não só obrigavam o povo a 

falar o português, mas também impuseram uma religião, nesse caso o catolicismo que até hoje 

têm um grande impacto na cultura originária do povo. O povo foi ensinado a rezar as rezas na 



24 
 

língua de origem da Igreja católica que é o latim. Após a expulsão dos posseiros do território e 

a conquista dos direitos territoriais, ao longo do tempo o modo como são realizadas as rezas 

foram se modificando, mas as rezadeiras anciãs ainda mantêm boa parte da reza em latim. As 

rezadeiras mais novas já rezam mais no português. 

Além de serem obrigados a deixar de falar a língua materna naquela época de violência, 

o povo era obrigado a aprender duas novas línguas, uma dos portugueses e a outra da religião 

que se instaurava ali e que até hoje se mantém. Embora o uso do latim tem sido pouco utilizado, 

o povo ainda faz suas devoções religiosas na igreja católica. Portanto, o povo sofre 

consequências dessas violências não só na questão linguística, mas também nas questões 

culturais. 

As marcas que constituem no povo Xakriabá devido o contexto histórico de violências, 

produzem formas de resistência e ressignificações principalmente  na configuração de um jeito 

próprio de falar de uma língua imposta, que é o idioma do colonizador mas que ao seu modo o 

povo foi atribuindo significados, trazendo nesse contexto traços da existência de um idioma 

próprio e conseguiu manter também jeito único e diferenciado de falar o português que é único 

e que diz das características de cada aldeia e do pertencimento enquanto povo indígena 

Xakriabá. 

 

4.  SILENCIAMENTO DA LÍNGUA AKWẼ KRẼKA 

 

Os povos indígenas estão espalhados por todo o território brasileiro e cada um possui suas 

especificidades, cada povo vive culturas diversas e cada um possui um idioma próprio, alguns 

são falantes do mesmo idioma no qual possui variações linguísticas de um povo para outro. 

Hoje no Brasil há uma estimativa de aproximadamente 305 povos somando uma população em 

torno de 1.693.535 indígenas, cerca de 270 línguas faladas segundo censo do IBGE (Instituto 

Brasileiro de Geografia e Estatística). Essas línguas estão distribuídas entre 5 troncos 

linguísticos sendo: “Tronco Tupi, Tronco Macro-Jê, Família Karib, Família Aruak, Família 

Pano; havendo ainda nove outras famílias menores e dez isolados.” (SEKI, 1999) 

No processo histórico de invasão do território brasileiro, os povos indígenas sofreram 

várias violências e violações de direitos, além das violações de direitos territoriais, sofreram 

também a tentativa de extermínio de suas línguas. Nesse processo tiveram idiomas 

exterminados ou silenciados devido a imposição do português (GORETE NETO, 2018; 

MAHER, 2007).  



25 
 

O povo Xakriabá é um dos povos que sofreu com a tentativa de silenciamento do seu 

idioma após as interferências devido a invasão dos seus territórios. Durante muito tempo os 

anciões viveram com medo de falar na língua materna do povo e isso ocasionou em uma 

interrupção do compartilhamento do idioma próprio passando a adotar o português como modo 

de falar. Mesmo após a retirada dos invasores do território e a conquista da demarcação de suas 

terras, por muito tempo ainda predominava o medo de repassar para as gerações mais novas o 

seu idioma próprio. 

No período de invasão ainda tínhamos nossos costumes preservados, mas com essas 

invasões fomos obrigados a deixar de praticar nossas tradições, nossos rituais, a nossa pintura 

e a nossa língua ancestral, porque, no dizer deles, “se os índios falasse na língua seria mais 

difícil de ser domados”. Tinham medo também de que os indígenas armassem alguma 

estratégia de luta contra eles, por isso que quando um indígena falasse na língua eles mandavam 

matar, ou era torturado, ou até mesmo cortava sua língua. Foi por isso que nosso povo foi 

deixando de falar nossa língua.  

Logo em seguida chega um grupo de missionários jesuítas com o propósito de 

catequizar nosso povo, obrigando a seguir outras religiões que não eram nossas, e fazendo com 

que nossa religião fosse esquecida. Sofremos um grande impacto, com isso perdemos vários 

costumes ancestrais, um deles é a nossa língua materna que fomos impedidos de praticá-la 

sendo sujeitados a aprender o português.  

Segundo relatos de Deda, “o povo Xakriabá sofreram um processo de violência muito 

grande, porque aqueles que não conseguisse falar o português ou que negasse a aprender, tinha 

suas línguas cortadas, arrancadas com anzóis para não comunicar no idioma, muitos foram 

espancados até morte’’ (Deda, entrevista concedida 24/03/2024). Devido a essa violência 

mesmo com a retomada do território ainda prevaleceu o medo de repassar o idioma próprio. 

Os anciões Xakriabá sempre tiveram consciência da existência da sua língua materna, 

mas adotaram o português como uma língua comum, e essa língua que foi repassada para as 

gerações mais novas. Não que eles tenham negado esse direito aos jovens, mas, devido as 

marcas de violência tiveram medo que os mais novos passassem pelo mesmo que eles 

passaram. Portanto, é importante compreender que o silenciamento da língua materna nos faz 

refletir que quando um território indígena é invadido e é recuperado nem sempre é possível 

retomar tudo que povo foi privado, no mesmo momento em que é feita a retomada territorial.   

 

5. PORTUGUÊS INDÍGENA 

 



26 
 

O português indígena, assim como as culturas dos povos originários, tem suas 

particularidades. Cada povo tem seu jeito próprio de falar a língua portuguesa, esse jeito 

próprio ocupa um lugar de significados nas vivências, que são tecidas de acordo com as crenças 

e valores e, principalmente, como cada povo ressignificou a imposição dessa língua. “A LP, 

apropriada, ressignificada, indigenizada, carrega marcas da memória das lutas da construção 

coletiva de saberes, das línguas ancestrais, da cultura e cosmovisões de cada povo” (GORETE 

NETO, 2021, p. 218). 

Com a imposição foram se desenvolvendo formas de resistência, que são marcadas por 

traços das línguas maternas que o processo de colonização violentou. As pronúncias da língua 

portuguesa indígena são semelhantes aos sons da língua própria de cada grupo, como informa 

Eunice Tapuia, que discute o português Tapuia, falado por seu povo (RODRIGUES, 2018). 

Nesse sentido, quando falamos sobre a língua portuguesa indígena é preciso considerar as 

especificidades, a diversidade e as características do idioma próprio e contexto histórico 

violento vivenciado no movimento de colonialidade. Portanto, “é preciso ampliar a análise 

sobre o uso que povos indígenas fazem do português, análise muitas vezes construída a partir 

da categoria Língua imposta, língua do dominador.” (ABRAM dos SANTOS, 2018, apud. 

GORETE NETO, 2021, p. 218) 

Em vários espaços que os indígenas ocupam, o modo que fazem o uso do português é 

invalidado por não seguir as normas do português oficial. A invalidação acaba por excluí-los 

de espaços que foram conquistados com muita luta. Nesse movimento há uma negação 

histórica da existência de povos plurais, das suas culturas e seu modo de entender o mundo a 

sua volta, pois esse modo de falar o português é rodeado de traços de sua pertença às suas 

origens e às lutas diversas para preservar sua língua de origem, mesmo no tempo em que não 

era permitido falar.      

 

Não raro o português indígena é confundido com falar 

português gramaticalmente incorreto (não fazer 

concordância nominal ou verbal tal como prescrita nas 

gramáticas normativas, cometer equívocos ortográficos, 

etc). Porém, não é disso que se trata o português 

indígena. Essa variedade de português traz a memória 

das línguas ancestrais orais, seja na estrutura, seja no 

vocabulário, seja na organização do discurso. Um texto 

escrito em português indígena pode apresentar 

recursividade, retomada do discurso conforme é 

realizado no texto oral indígena, pode espelhar a 

estrutura da língua originária sem prejuízo ao 

entendimento do texto em português, pode trazer 



27 
 

vocábulos especificamente utilizados pelo povo no seu 

território, dentre outras características. (GORETE 

NETO, 2018, p.1351) 

 

 Por ser povo da oralidade, na escrita por mais que não tenha prejuízo do entendimento, 

em muitos espaços, principalmente no espaço acadêmico é cobrado para que os discursos sejam 

redigidos nas normas do português oficial. Nesse sentido, os indígenas vivem um dilema entre 

o que é cobrado e o que pode ser de fato compreendido pelo seu povo, ou seja para o que e para 

quem de fato se escreve. Portanto, na escrita acadêmica indígena deve-se tecer discursos de 

diálogos interculturais que seja aceito na academia que também seja compreendido pelo povo 

a qual pertence levando em consideração que o português não é sua língua oficial. 

 

6. O PORTUGUÊS XAKRIABÁ: DIFERENTES FORMAS DE RESISTÊNCIAS 

 

Apesar das imposições e a violência que fizeram com que hoje o português seja a língua 

que predomina no território Xakriabá, é importante ressaltar que o povo desenvolveu um jeito 

próprio de falar a língua portuguesa, mantendo algumas palavras do idioma próprio e algumas 

alterações na fonética do próprio português, portanto mesmo sendo obrigados a falar outra 

língua o povo foi desenvolvendo modos próprios para falar o idioma imposto e esses modos de 

falar varia de aldeia para aldeia. 

Para Nemerson, o povo Xakriabá “tem uma forma específica de da gente se expressar né 

tanto no português Xakriabá que é um dialeto uma mistura de linguagem portuguesa com uma 

linguagem materna né sabemos aqui que cada aldeia aqui no Xakriabá tem sua especificidade 

tem seu próprio dialeto né, por mais que a gente é um povo só mas a gente tem a forma de se 

expressar diferente.”  

É possível notar que a língua portuguesa em algumas aldeias se aproxima um pouco da 

língua materna, isso se nota no português falado, existem poucas letras, consoantes, e o alfabeto 

tem mais vogais. Às vezes dá para perceber que algumas aldeias não usam algumas consoantes 

pois não tem esse som e são substituídas por outras letras que existe no alfabeto da língua 

Krẽka, como podemos observar na tabela 2. 

É sempre importante manter essa questão da fonética para poder conseguir falar o 

idioma materno, pois a fonética é importante para conseguir falar qualquer língua, seja ela 

indígena ou língua estrangeira. É a fonética que dá o som correto no significado da palavra, 

quando a palavra não é pronunciada com som certo pode mudar o significado, podemos notar 

essas diferenças presente no modo de falar em cada aldeia. 



28 
 

Quando observarmos bem os anciãos conversando, podemos perceber que tem algumas 

palavras que eles não vão colocar a letra que existe no português acaba colocando uma letra 

que existe só na língua Krẽka por não conseguir pronunciar o som daquela letra. Isso vai 

aparecer em três aldeias do território Xakriabá de uma forma bem mais forte, essa questão é 

diferente. Em relação a isso Deda relata que,  

 

“As variações de algumas palavras que aparecem dentro 

no nosso próprio povo vem de acordo As falas a questão 

fonética né então variam também de cada aldeia  por isso 

que foi definida por exemplo para cada região onde é que 

tivesse essas formas de destaque de tom diferente desse 

sotaque receber também o seu nome de Aldeia né que 

naquele tempo chamava tudo de Clã é hoje  né o pessoal 

mais fala Aldeia mesmo e aí naquele tempo só tinha água 

a água que tinha tudo natural né que vinha dos olho d’ 

água tinha umas nascentes maiores dava as referências 

mas os outros Olho d'Água elas também  desaguavam 

diretamente nesses outros Olho d'Água que vinha São 

Francisco E aí pode perceber que cada região onde tinha 

esses olhos d'água as pessoas têm um ponto diferente o 

sotaque às vezes muda um pouquinho né a gente tem 

percebido isso e conversando com os nossos anciãos.”  

 

Devido ao contato mais direto com os não indígenas em algumas aldeias o modo de 

falar já está mais parecido com português conhecido como “português oficial", esse movimento 

nomeado por Deda como beber de outras fontes, ter contato com outras águas, pois para ele até 

dentro do próprio povo quando passa a conviver em outras aldeias o modo de falar tende a 

mudar. Mas vale ressaltar que algumas aldeias ainda mantêm seu modo próprio de falar a língua 

portuguesa, que também aparece traços do idioma materno. 

Esse foi um dos motivos por ter escolhido Imbaúba, Caatinguinha, Riachinho para fazer 

esse estudo que são onde se aproximam mais essas situações linguísticas. Embora os mais 

novos hoje comecem a falar bem diferente, mas existem ainda os anciões que têm essa fala 

usando esse som das vogais do alfabeto da língua Krẽka. 

As aldeias Riachinho e Caatinguinha são duas das aldeias que se encontram com menos 

acesso, não são tão frequentadas iguais as demais do território, são frequentadas na maioria das 

vezes por familiares de aldeias vizinhas e isso contribui para que tenha essa preservação maior 

do modo de falar o português indígena.  



29 
 

Segundo relatos de Deda, esse modo de falar o português e o sotaque tem a tendência 

de mudar de acordo a convivência, como por exemplo quando sai do território para uma cidade 

grande dependendo de quanto tempo permanecer morando nela, se muda o jeito de falar e o 

sotaque, assim também acontece no território, ao se mudar para outras aldeias ou frequentar 

muito, acaba falando igual tanto no português quanto no sotaque. 

De acordo com a minha vivência, pude perceber que a aldeia Imbaúba é uma das aldeias 

que trazem diferente sotaques, mesmo sendo uma aldeia considerada pequena, há famílias que 

mesmo morando próximas umas das outras o sotaque e o modo de falar são bem diferentes. 

Algumas famílias aproximam o sotaque mais da aldeia Riachinho, outras famílias aproximam 

mais da aldeia Caatinguinha e há famílias que já tem uma junção do sotaque das três aldeias 

juntas.  

Assim como há essa aproximação do sotaque entre essas aldeias, o modo de falar o 

português também traz esses traços. E apesar das semelhanças cada um tem seu jeito único de 

falar, mesmo quando as palavras são iguais os sons são diferentes. Na aldeia Riachinho as 

palavras são mais ‘cantadas’ (pronúncia lenta), na aldeia Caatinguinha são pronunciadas mais 

rápido e na aldeia Imbaúba já tem um som mais aberto, porém, é mais baixo, principalmente 

na fala dos anciãos.  

Para compreender melhor o modo de falar o português e as variações que ocorrem entre 

as aldeias Riachinho, Imbaúba e Caatinguinha a seguir apresento uma tabela com lista de 

palavras na qual tento escrever da forma como são faladas em cada uma dessas aldeias. Os 

dados coletados são fontes próprias devido a vivência com pessoas dessas aldeias. 

 

Tabela 1: relação de palavras e seus significados nas aldeias.

 

 

frases e 

palavras em 

português   

palavras e 

frases no 

português 

indígena 

Xakriabá: 

aldeia 

Riachinho 

palavras e 

frases no 

português 

indígena 

Xakriabá: 

aldeia 

Imbaúba 

 

palavras e 

frases no 

portugues 

indígena 

Xakriabá: 

aldeia 

caatinguinha 

 

porque  pruquê modi quê  

 

cardi quê 

você ucê rãâcê cê 



30 
 

grande  glanda gande gãde 

sol solo sóu solo 

chuva suva chuva suuva 

água aga aguua  aga 

mesmo merma mermo memo 

milho mii mii mii 

filho fii fii fii 

estou aqui toquî tarraqui tóqui 

pássaro preto passupreto coqui pachupeto 

budoque badoque  duba badogue 

mais porque 

você vai? 

mar pruquê ucê 

raî? 

marro modiquê 

rãncê rai? 

cardiquêê cê 

rai? 

então  intõ  intõ intõssi 

porco proku ploku poiko 

dormindo dhiurmino drumino dhiumino 

como vai você? cuncê rai? cuma rai 

ucê?/râcê 

cunrrai cê? 

 

 

Essas palavras apresentam uma diferença maior no sotaque. Deda faz essa relação com 

as nascentes e as plantas medicinais: “Por exemplo a aldeia Riachinho e Caatinguinha a 

nascentes tem contatos com raiz de plantas mais amargas que aperta faz com que a garganta 

fecha, e o som saia mais agudo, já aldeia Imbaúba as nascentes passa por plantas brancas 

consideradas mais doces e a água fica mais lisa, gordurosa devido a isso o sotaque o som mais 

leve.’’  

Apesar dessas variações existem palavras que são mais comuns para todas as aldeias o 

que vai modificando é o som em que são pronunciadas em cada aldeia. Como já mencionado 

antes alguns tons mais arrastados, outros baixos, altos ou pronunciados de formas mais rápidas. 

Isso também diz do léxico, das características comuns do português indígena falado pelo povo 

Xakriabá de acordo com sua cosmovisão, ou seja, de acordo com as subjetividades construídas 

a partir de suas vivências, seu jeito próprio de ver e entender o mundo. 



31 
 

Na tabela a seguir apresento um pouco do léxico do português indígena falado pelo 

povo Xakriabá coletado de acordo com a vivência no território, são palavras que são faladas 

pelos mais velhos, e que os jovens também acabam usando de acordo com a convivência. 

Léxico é um conjunto de palavras de uma língua, o léxico da língua portuguesa 

corresponde ao conjunto de palavras disponíveis a seus usuários para que interajam 

verbalmente seja por meio da fala ou da escrita.    

 

Tabela 2: Léxico Xakriabá  

 

                    item lexical sentido (significado) no território    

Xakriabá  

digundá/desingundar descer 

Ingundá subir 

precata/ pracata chinelo/sandália 

prebiá  sorri/debochar das pessoas 

módequê/dique porque 

Pruque porque 

Intõ então  

muncubá solitário/recuado/ficar quieto em algum 

lugar 

incroá/ incroado sentir raiva/ficar com raiva 

entejá/intejá até daqui a pouco 

thamãnhã até amanhã  

tisooi Deus abençoe 

toada canção/melodia 

nibore cachimbo 

merejá escorrer água/sair água de algum lugar/lugar 

encharcados 

cururu algo de pele grossa/pelo grosso/sapo 

proco/poico porco 



32 
 

beico lugar sem saída 

vortô voltar/voltou 

badoque buldogue/pessoas grandes 

oi olho 

zoi olho 

lariz nariz 

olhu olho 

zambeta cabeça corpo sem equilíbrio 

galela galera 

mocá/mocado esconder/escondido/ficar somente em casa 

ou no quarto 

oithu oito 

imzibido pessoas decisivas 

bistuntar/bistuntando ouvir conversas alheias/estratégias 

doidhu doido 

apocado vergonhoso 

vareta grande/enorme/alto/reto 

arrente a gente 

morgô/morgá perder viagem/algo deu errado 

prafrente pessoas que gosta de se aparecer 

muntueiro grande quantidade de alguma coisa 

piticum sujeira/coisas amontoada em determinado 

lugar  

lambuzar se sujar 

calombo lugares com partes mais altas/picada de 

mosquito 

Carquiar planejar 

Enqueixar decisões próprias, teimosia/ 

Niquilar fazer com que algo brilhe 



33 
 

Vigiá prestar atenção  

Puído fino 

Basé fumo pisado verde 

Lorota mentira 

corquer qualquer 

empuca lugar fechado 

mucuta coisas amarradas em lençois 

cumbuca cunha de cabaça 

gôdô sentido de sujeira 

gunguná conversas entre duas pessoas/ou pessoas 

falando sozinho quando demais nao entendi 

munzuar pessoas grandes fortes/coisas grandes 

merma mesmo 

indagar perguntar 

veneta tomar decisões na hora 

cunvai como vai 

insuqui comer bastante/barriga cheia/se alimentar 

mais que o necessário. 

xeikã cachimbo 

godebe/coitebo sapo 

incumbou cresceu de mais 

acanhado pessoas tímidas  

quebra foice perder viagem 

rojão perde viajem  

duba badoque 

turrão barro  sacado/pessoas teimosa 

provocar ansia de vomito/discutir com alguém 

/esperar o tempo de agir/da pressão 

munkuiar/raruar carne de tatu com mel e cebola 



34 
 

õibi ônibus 

onibi ônibus  

moicar/muiqui esmorecer/desanimar 

morreno morrendo 

cundefé talvez/poder ser 

apocado/acanhado pessoas tímidas/vergonhosas 

tii tio 

deten/ôdeten sentido de contato corporal agressivo 

rusgano/inrusgano sentido de caça briga/brigando um com 

outro 

Xakriabá  Sakiabá  

bitola mesmo que espessura/tamanho/medida 

altura. 

dilatar/dilatou demorar em algum lugar 

pispiá sentido de iniciar/começar algo, marcação 

de fuga de uma peneira. 

indagá/indagando sentido de perguntar/implicar querendo 

respostas de algo que não pode ser falado 

turiská/inturiská secar/fritar 

   

 

Há muitas palavras no território que são bem raras a ser pronunciadas pelo povo, as 

pessoas encontram dificuldades nessa pronúncia principalmente em palavras grandes, como 

especificamente, palavras que aparecem o ci, x, ei, em muitas aldeias as pessoas não conseguem 

falar. Na aldeia Caatinguinha, por exemplo, as pessoas não falam o ei, geralmente a palavras 

ei que seria um indicativo de passado eles não pronuncia no mesmo tempo, nesse caso o que 

diferencia se a ação já foi feita é as outras palavras que vem antes ou depois, no caso do peguei, 

por exemplo, ‘já pegui, pegui ontem’. Ao analisar a tabela 1 e a tabela 2 pode se notar que 

quase não aparece a sílaba ci, ei, x. 

Em relação ao c e x como foi citado acima, tem essas diferenças na pronúncia pelos 

anciãos e até mesmo por muitos jovens, exemplo disso é o nome do próprio povo muito raro 

os anciões falar Xakriabá eles pronunciam Sakiabá. geralmente as palavras que não são 



35 
 

pronunciadas, ou que a pronúncia é feita com dificuldade não pertence a fonética da linguagem 

de origem do povo, depois de algum tempo conseguimos relacionar a isso, a letra C e a letra 

X, por exemplo não faz parte do idioma materno. 

O português presente no território Xakriabá é resultado da invasão que marcou a 

história do povo e que o fez buscar formas de ressignificar o seu idioma próprio que foi 

silenciado e muitas vezes considerado morto. Mas, mesmo com a imposição violenta o povo 

Xakriabá desenvolveu seu jeito próprio de falar o português, resistindo ao que estava sendo 

imposto e nesse falar deixa sinais de que o idioma do povo não está morto apenas adormecido 

uma vez que, vez ou outra, aparece ao meio do português palavras e/ ou traços do idioma 

próprio do povo. Portanto, a diversidade do português falado no território são diferentes formas 

de resistência que cada aldeia foi desenvolvendo frente a imposição da língua portuguesa. 

 

6.1 PRECONCEITO LINGUÍSTICO  

 

Com muita luta ao longo do tempo, as lideranças Xakriabá construíram caminhos que 

permitiram o seu povo demarcar vários espaços. Além disso, atualmente devido às mudanças 

climáticas e os impactos causados pela violência histórica sofrida durante a trajetória de luta 

pelo direito ao território hoje se faz necessário que tenha um convívio maior com a população 

não indígena. Esse convívio se dá através de visitas constantes aos municípios vizinhos e ao 

deslocamento para outros estados em busca de trabalho, ou para ingressar em universidade. 

Quando os Xakriabá passam a conviver em outros espaços para além das fronteiras do 

território sofrem com comentários desagradáveis questionando sua identidade enquanto 

indígena e por não falar o português oficial, o português considerado correto, que segue o 

padrão, esse último se caracteriza como preconceito linguístico “o preconceito linguístico é 

uma forma de censura, visto que na censura temos sentidos que são possíveis, mas que não 

podem ser ditos. Em relação a isso, lembramos que Orlandi trata a censura enquanto silêncio 

local, manifestação mais visível da política da interdição do dizer.” (ORLANDI, 1992, Apud. 

AZAMBUJA, 2012, p. 24) 

O português adotado pelo povo Xakriabá é um português que traz traços da língua 

materna, que retrata suas vivências que aos olhos não indígenas é considerado errado. 

Constantemente são presenciadas situações em que são desqualificados por conta do seu jeito 

próprio de falar, são considerados incapazes pois são pessoas que “não sabem nem falar”. E 

esses discursos fazem com que os indígenas se sentam inseguros de se comunicar com pessoas 



36 
 

que não pertencem ao convívio social da aldeia, ou os impedem de tentar oportunidades para 

além da fronteira. 

Drika Xakriabá relata que, inicialmente quando saiu da aldeia sua experiência com 

pessoas não indígenas foi muito difícil,  

 

“Até as crianças me cobrava pra falar o português deles, quando 

eu falava alguma coisa que não fazia sentido pra eles, eles 

falavam que aquela palavra não existia que meu jeito de falar era 

errado, e que eu tinha que aprender o jeito certo de falar. Eu tinha 

muita dificuldade de me comunicar principalmente com os 

adultos porquê parecia que nunca me entendia, além de ter 

limitações de palavras eu falava baixo e sempre tinha o 

desconforto de ter que repetir. E apesar de ter aprendido um 

pouco do português não indígena, de frequentar os espaços 

acadêmicos até hoje tenho insegurança de falar com os brancos, 

é um esforço muito grande de ficar vigiando.” 

 

 O ato de falar o português é usado para questionar a nossa identidade, sempre 

deparamos com pessoas que nos fazem esses tipos de questionamentos, “mais você fala o 

português nem parece índio”, ou “você fala muito bem o português”. Nessa visão do não 

indígena, só é reconhecido como indígena aqueles que são falantes da língua materna, e muitas 

vezes ainda não é o bastante, e quando dizem que falamos bem o português não recebemos 

como elogio, porque não queríamos estar falando o português, mas sim a nossa língua que nos 

foi tirada.  

 O povo Xakriabá sofre muito com esse preconceito linguístico, nossa identidade 

enquanto indígena é questionada o tempo todo. Não é porque falamos o português que 

deixamos de ser indígenas. Tem sempre uma comparação com os povos que falam 

fluentemente a sua língua de origem. A nossa língua materna é considerada primeira língua, 

porque mesmo não falando fluentemente, temos anciãos que se comunicam somente na língua. 

Mas, dentro do território o mais falado oficialmente é o português indígena.  

 A realidade do povo Xakriabá em relação ao preconceito linguístico é complexa, 

primeiro porque tem sua identidade questionada por não falar o seu idioma de origem, segundo 

é questionado o modo como é falado o português. Nesse sentido ao questionar a presença da 

língua portuguesa e não a língua materna além de ignorar a história de violência e violações de 

direitos sofrida pelo povo Xakriabá, também exclui e/ou nega ao povo espaços que foram 

conquistados. 

 Mesmo com todo o processo de imposição cultural sofrido pelos povos indígenas, eles 

não deixam de ser indígenas. Portanto, o idioma falado não serve como marcador para definir 



37 
 

ou questionar a identidade de um povo (Maher, 1996). Nesse sentido, a língua carrega traços 

da identidade do povo, não necessariamente é uma afirmação dela, pois independente da sua 

origem pode se falar vários idiomas e ainda continuar sendo quem é, sendo povo pertencendo 

ao seu povo. 

 A identidade indígena pode ser construída em qualquer língua, portanto a identidade 

indígena Xakriabá pode ser construída no Akwẽ Krẽka, no português ou no inglês, etc. O que 

diz que uma população é ou não indígena são suas memórias ancestrais que estão presentes na 

sua relação com o território e na prática cultural. 

 

7. O PROCESSO DE RETOMADA LINGUÍSTICA 

 

Durante muito tempo o idioma materno do povo Xakriabá era considerado como uma 

língua morta, pois não era mais falado no dia a dia, era falado mais no privado, principalmente 

nos rituais sagrados que eram feitos em segredo, era usado para comunicar só entre os Xakriabá 

mesmo sem a presença de brancos. Além disso, houve um período de tempo em que somente 

os anciãos falavam a língua própria do povo.  

Apesar de ser considerada por não indígenas língua morta, o povo sempre teve a 

compreensão de que sua língua não estava morta, mas sim adormecida. Para Nemerson 

Xakriabá: 

“a língua para um povo ela é como se fosse um 

bem precioso né não Preciosidade que o povo tem 

que essa linguagem é através dela é que a gente 

busca os nossos Encantados, é através dela  né 

que a gente busca digamos  assim preservar a 

cultura e também praticá-la né porque algumas 

rituais né se não fosse ia preservação né e a 

insistência dos Guerreiros também, de alguns 

guerreiros que já tombaram nessa terra em 

resguarda ou pelos ao menos repassar  um pouco 

que restou isso ajuda bastante né quanto o povo 

quanto  cultura também porque ficou guardado e 

chegou o tempo de também dessas palavras 

também é nessa linguagem do Povo sair né vamos 

dizer do escondido e aparecer né pra nós de uma 

forma que foi importante para nós principalmente 

para o povo Xakriabá” (NEMERSON PÊSKWA, 

Entrevista concedida, 27 de Maio de 2024)  

 

Por ter essa compreensão que o povo faz o caminho de volta. Um caminho que não é 

linear, mas movimento circular que em partes do processo é de responsabilidade da 



38 
 

colonização, com a invasão territorial o povo Xakriabá é obrigado a deixar de falar Akwẽ como 

língua oficial do povo passa a falar o português indígena Xakriabá, no período escolar aprende 

o português oficial e em seguida o Akwẽ.  

Esse caminho de volta começou a ser feito a partir do momento que as pessoas que 

ainda eram falantes no território perdem o medo de falar no idioma próprio, e começou a falar 

em público.  

“A virada de chave para despertar esse interesse 

pela língua né a gente sabe que tem alguns livros 

que são bem antigos que forem inscritos por 

viajante que nem não são  brasileiros os europeus  

italiano não é o francês por exemplo escreveu que 

data do povo  Xakriabá lá bem antes bem  para 

trás aí que já foram entrevistados Xakriabá onde 

já falava  ainda tinha alguns falavam ainda 

totalmente o idioma e que tem essas palavras lá 

fora os caminhos que a gente encontrou também 

para ver um pouco desse idioma do povo e 

também por Zé Alves quando ele começou a se 

dedicar bastante é um idioma a gente começou a 

dar aula de graça aí tem muita gente que criou-se 

esse interesse e aprender muita coisa não era as 

palavras desse jeito que tá escrito hoje.” 

(DURKWA KREKA, entrevista concedida, 16 de 

setembro de 2024) 

 

 Para Sirêpte, Zé Alves falava o idioma que vinha de uma origem espiritual que tem 

diferença com o Akwẽ que falamos dia a dia, é uma língua de comunicação com os ancestrais 

que era utilizada nos momentos de concentração e conexão com o sagrado. Nesses momentos 

as pessoas anotavam as palavras e depois ele fazia a correção. Dessa forma, segundo Sirêpte, 

“ele determinou um certo equilíbrio naquelas escritas né como se fosse um padrão a partir dali 

ele fez um padrão por exemplo como se você tiver falando a palavra a dentro da da força 

espiritual né que é um conhecimento ancestral se você falar essa palavra a. ocê no português 

falava a palavra a mas quando ele tava dentro da concentração espiritual mesmo você olhando 

com ele de frente à frente mas ele olhava na sua boca, você falava a palavra”. 

 Inicialmente não tinha muita preocupação com a escrita, assim como outros 

conhecimentos culturais do povo, o idioma materno era transmitido somente através da 

oralidade, hoje já se tem uma preocupação maior com a gramática. Nos primeiros registros da 

língua feitos por historiadores, segundo os mais velhos, teve alterações porque não foi feito por 

indígenas, a escrita era feita de acordo com a compreensão do pesquisador, do ouvinte e 

também tinha influência do próprio idioma dele. 



39 
 

 

“essa questão da fonética às escrita mudou pouca 

coisa até mesmo pela essa questão da das 

consoantes das vogais para o teu número pequeno 

e consoante que são só 12 tem um número mais 

grande de vogais são 14 aí veio essa questão de 

mudar porque algumas letras que decore escrita 

por causa do som era a escrita com outra letra que 

não tem nas consoantes do Xakriabá mais tem nas 

consoantes normais do português, mas que nas 

consoantes do idioma não tem e acabou sendo 

escrito com as consoantes que tem lá e acabou 

dando um som uma fonética mais diferente mas 

que são as que era as mesmas palavras.’’ 

(DURKWA KREKA, entrevista concedida, 16 de 

setembro de 2024) 

 

Enquanto esse movimento de acordar o idioma que era adormecido não há uma 

definição do processo, algumas pessoas chamam o processo de resgate, outras chamam de 

retomada, outras chamam de revitalização1. Durkwa fala que não considera muito “como uma 

retomada linguística às vezes seja mais a situação de revitalização que é retomada é algo cai 

assim como se fosse uma coisa que você já tivesse perdido e se fosse retomar…”. Segundo ele, 

“o povo Xakriabá não perdeu totalmente o idioma, embora tenha povos que seja falante do 

idioma semelhante o mesmo tronco a mesma variação, mas que nós não perdeu totalmente 

Porque existe falantes né do idioma existe uma família falando o idioma que existe outras 

pessoas que sabem palavras frases soltas então é uma questão de revitalizar fluente pra que 

futuras gerações possam vir a falar fluente.”. 

Ainda sobre a revitalização, Durkwa vê como um processo complexo pois é um trabalho 

que demanda tempo e empenho e que quem dá início a esse processo não verá o resultado, o 

fruto dessa luta só será colhido nas futuras gerações.  

 

“trabalho que nós faz hoje em torno dessa 

situação linguística é que possa vir futuras  

gerações aí falantes de um idioma do Povo mas 

que nós que não somos falante fluente a gente 

pode conhecer muito sobre o idioma pode ser 

mesmo saber as variações saber um pouco da 

 
1 Sobre a definição dos termos retomada e revitalização, ver o artigo das pesquisadoras indígenas Anari Bomfim, 

Altaci Rubim e Sâmela Meirelles, disponível em: MEIRELLES, Sâmela Ramos da Silva, RUBIM, Altaci Corrêa, 

BOMFIM, Anari Braz Década internacional das línguas indígenas no Brasil: o levante e o protagonismo indígena 

na construção de políticas linguísticas, Working Papers in Linguística, v. 23 n. 2 (2022), p. 154-177. 

https://periodicos.ufsc.br/index.php/workingpapers/issue/view/3297


40 
 

fonética conseguir escrever algumas coisas mas 

não vamos conseguir falar fluente mas futuras 

gerações pode sim vir  a falar afluente a não ser 

aquela família que você já sabe que aprendeu 

desde pequeno que aprendeu com a mãe que 

aprendeu com o pai aí sim vão ser falantes 

fluentes “ (DURKWA KREKA, entrevista 

concedida, 16 de setembro de 2024) 

 

 Independente do nome – retomada, revitalização -, percebe-se que há entendimento que 

por ser um processo longo que atravessa gerações e um trabalho que para obter resultado 

precisa de comprometimento de todo o povo, esse processo é uma ação coletiva que não é fácil, 

mas necessária para que se possa garantir que o povo Xakriabá possa voltar falar seu idioma 

materno como primeira língua e em todos os espaços públicos e privados e que no futuro todas 

as gerações possam ser falantes fluentes. 

 

7.1 CAMINHOS E DESAFIOS  

 

Na caminhada para o processo de revitalização da língua, a escola seria vista como uma 

das principais contribuidoras para esse fortalecimento, por ser uma escola indígena 

diferenciada e ter esse direito garantido na Constituição de 1988. Esse caminho se fortalecia 

quando formaram a primeira turma do magistério indígena em 1996 com professores indígenas 

de quase todas as aldeias, que naquela época foram indicados pelo cacique Rodrigão e 

lideranças, fizeram curso por um ano, assumiram as turmas de aulas, porque antes era 

professores não indígenas, e não conheciam a realidade do povo indígena Xakriabá.  

Embora a Constituição de 1988 dá o direito de uma escola indígena diferenciada, esses 

direitos ainda estão apenas no papel, pois para ser uma escola diferenciada ela não tem apenas 

que ter a mão dos povos indígenas. Tem as matrizes curriculares que dizem dão o direito de 

trabalhar os conteúdos do não indígenas e a etno que é o conhecimento do povo, mas isso ainda 

não é o suficiente, para ser uma escola indígena diferenciada, essa escola tem que ter o corpo 

por inteiro dos povos indígenas. As escolas indígenas Xakriabá ainda são obrigadas a seguir as 

normas estabelecidas pela secretaria de educação. Eles não conhecem a realidade do povo, e 

nem faz questão de conhecer, apenas vão mandando tudo de lá para cá, e as escolas são 

praticamente obrigadas a aceitar sem fazer questionamento, pois ainda não têm essa autonomia 

de escolher como deve trabalhar no que condiz com a realidade do povo. 

Por não ter essa autonomia, as escolas são obrigadas a seguir normas estabelecidas pela 

secretaria do estado, e isso, às vezes, torna-se um fator principal para reviver em parte período 



41 
 

da colonização, no qual o povo Xakriabá foi obrigado a mudar a vivência no território, e 

obrigados a adormecer a língua materna por um longo tempo. Por ter que seguir o padrão das 

escolas não indígenas, as escolas indígenas são obrigadas a ensinar o português oficial, isso 

desvaloriza o português indígena Xakriabá, pois é ensinado que falamos no português indígena 

Xakriabá, mas que na escrita só é aceito o português oficial. Isso faz com que os alunos tenham 

muita dificuldade para acompanhar todo esse processo, pois eles já começam falando o 

português Xakriabá, que é repassado pelos pais no contexto familiar, e têm que aprender o 

português oficial imposto pela escola, e ainda fazer essa volta para o Akwẽ, como foi citado 

anteriormente. 

Segundo Durkwa Kreka, no repassamento da língua materna nas escolas são 

encontrados vários desafios, porque as aulas de língua Akwẽ são trabalhadas apenas do 

fundamental 2 em diante, e deveria ser trabalhada dos anos iniciais até ao terceiro ano, e com 

as contratações dos professores de cultura nos anos iniciais ficou um pouco mais fácil, mas que 

também tem os pontos negativos pois nem todos os professores trabalham voltado a situação 

linguística. 

 

“Questão da da escola né dos desafio bem grande 

de fazer esse ensinamento na escola sobre um 

idioma é que ele deveria começar com os anos 

iniciais e ir direto até a pessoa formar aí o terceiro 

ano tinha que ir direto não começar só lá do e 

contar numa série mais alta né acabou facilitando 

muito Quando colocaram seus professores de 

Cultura os despertadores da cultura e acabou 

ficando mais fácil alguns pontos ficaram muito 

difícil em outros e a gente não temos todos não 

são todos os professores e cultura que hoje faz um 

trabalho voltado mais para situação linguística” 

(DURKWA KREKA, entrevista concedida, 16 de 

setembro de 2024). 

 

Além disso, ele ressalta que infelizmente hoje ainda não se consegue alfabetizar a 

criança totalmente no idioma, porque primeiro a escola alfabetiza em português, só tem uma 

aula na semana para ensinar o idioma, o restante da grade curricular é toda no português.  Ele 

acredita que esse processo deveria ser ao contrário, primeiro alfabetizar na língua e só depois 

no português.  

 



42 
 

“infelizmente arrente não consegue ainda 

alfabetizar uma criança totalmente no idioma 

tanto que ela é alfabetizada primeira em 

português e às vezes até fica difícil que você vai 

ensinar também do idioma enquanto ela tá vendo 

outras palavras também em português primeiro 

momento acho que ia ter uma série mais alta teria 

que ser só um idioma para depois o português né 

mas acaba que a gente tá começando ao contrário 

ensinando o primeiro português para depois vir 

com o idioma.’’(DURKWA KREKA, entrevista 

concedida 16 de setembro de 2024). 

 

 Embora sejam encontrados muitos desafios para esse repasse da língua Akwẽ, o povo 

Xakriabá não desiste, pois entende que é de extrema importância que seja feita essa caminhada 

de volta para a retomada/revitalização linguística. A língua é repassada na escola pelos 

professores de língua Akwẽ e professores de culturas através das músicas, onde ao cantar se 

aprende a fonética das palavras e seus significados, tem cartilhas para facilitar o ensinamento. 

São ensinados o alfabeto, depois partes do corpo, nomes de animais e pássaros, para depois 

ensinar palavras soltas e formação de frases.  

 

“então hoje se a gente tem um pouco da linguagem em resgate 

que hoje já está atuando no quadro da escola né é a forma 

diferente que tinha poucos escritos naquele tempo pessoal falava 

mais e escrevia pouco a escrita era pouca  e hoje pra repassar 

esses conhecimentos é através de canto como o xakriabá 

apreendeu cantando a língua xakriabá ela e cantada é falada e 

poucas escritas né então criança brincando criança aprende tudo 

através disso pra muitos é uma brincadeira solta brincadeira ali 

livre mais é um aprendizado de um aluno do filho do pai de 

família através disso deixa a criança brincando ali mais com 

aquele pensar de se formar aquela criança sedo né então ja se 

forma aquela criança através da brincadeira pra quando quem 

chegasse achando que era uma brincadeira ali que não ia fazer 

sentido pra aquela criança  mas é uma brincadeira pensando no 

futuro daquela criança até aquelas brincadeiras de crianças 

naquele tempo era através de cantos até hoje tem até canto no 

português canto na linguagem era uma forma de repassar seus 

conhecimentos da linguagem também então a criança aprendia 

com mais facilidade hoje tem as brincadeiras de cantos de cantos 

de números tem o canto das vogais das consoantes e tem também 

os jogos , jogos de trilha que é pontuando as principais os 

principais elementos como onça tatu , peixe e mais 

outros.’’(DEDA SIRÊPTE XAKRIABÁ, entrevista concedida 

29/08/2024). 

 



43 
 

 

Para que esse processo da língua se fortaleça, foram criados grupos culturais nas aldeias, 

pois entendemos que a escola em si não é a única responsável para o repasse da língua. Esses 

grupos são responsáveis por reunir comunidade, jovens, crianças e anciãos, e assim fazer 

momentos que fortaleçam ainda mais a cultura do povo, como cantar músicas, repassar a 

língua, valorizar histórias do povo contada pelos anciãos. Assim o povo Xakriabá vai trilhando 

os caminhos e quebrando barreiras que se encontram para a retomada/revitalização linguística 

do povo, mas compreendendo que todo esse processo é garantia para a futura geração. 

 

8. CONSIDERAÇÕES FINAIS  

 

De acordo com meu trabalho realizado durante minha trajetória na UFMG, tive a 

oportunidade de pesquisar mais profundamente sobre o português indígena, o português 

indígena Xakriabá, e a língua Akwẽ, onde adquiri mais ainda um enorme conhecimento sobre 

a nossa língua ancestral e como ela foi preservada dentro da língua imposta pelo colonizador. 

Percebi também a necessidade de repassar esses conhecimentos para dentro da sala de aula e 

também para toda comunidade em geral, destacando sim que já são transmitidos sobre a língua 

Akwẽ pelos professores de cultura, práticas, artes e muito pouco pelos outros professores 

regentes. Percebo que há essa ausência desses conhecimentos de falar sobre o português 

indígena Xakriabá dentro das salas de aula ou em qualquer outro espaço. 

Para nós enquanto povo é importante ter o empenho para que o Akwẽ volte a ser o 

primeiro idioma falado, mas também é importante reconhecer essa diversidade de português 

presente no território, valorizar o modo próprio de falar de cada aldeia e entender que isso é 

resultado de processo de violência e é devido a resistência do povo que hoje podemos ter a 

possibilidade de falar nosso idioma próprio. Além disso, acredito que o processo do caminho 

de volta seria mais fácil se nós tivéssemos a possibilidade de sair do português Xakriabá para 

o nosso idioma, mas infelizmente com o processo de alfabetização que segue as normas do 

português oficial ainda precisamos percorrer um longo caminho. 

Durante o desenvolvimento dessa pesquisa foram surgindo algumas dificuldades, onde 

tive que mudar uma ideia que tinha para o trabalho. De início foi pensado em trazer no trabalho 

uma parte em áudios, para mostrar essa diversidade do português falado nas aldeias 

selecionadas, porém não foi possível conseguir tais áudios. Um dos maiores desafios 

encontrados durante esse percurso foi lidar com o tempo exigido pela universidade para as 

pesquisas e compreender que para o território esse tempo era diferente.  



44 
 

 Escolhi realizar minhas pesquisas relacionadas ao português indígena Xakriabá, pelo 

fato de ter conhecimento de apenas um trabalho realizado no FIEI que aborda sobre essa 

temática, o de Oliveira e Barbosa (2016). Então espero que esse trabalho possa se expandido 

no território Xakriabá, para que o nosso povo possa ter mais conhecimento da dimensão que é 

o português indígena Xakriabá, no qual nomeei o tema de português Akwê Krêka para que 

assim possa diminuir os preconceitos linguísticos que tem dentro do território, que muitas das 

vezes vem do próprio povo por falta de compreensão e conhecimento sobre o assunto. Durante 

o desenvolvimento desse trabalho, pude ter mais conhecimento de como aconteceu o 

silenciamento da língua materna e como os nossos ancestrais preservaram a língua materna 

diante da imposição do português. 

Percebi o tamanho importância de se discutir sobre esse tema logo no início com a 

dificuldade de encontrar pessoas para serem entrevistadas nas pesquisas, até então a ideia era 

selecionar anciãos, crianças e jovens das três aldeias escolhidas, para trazer as semelhanças e 

diferenças no português falado por cada um. Mas, as tentativas não tiveram sucesso, pois ao 

conversar com elas para ver se aceitava participar das entrevistas, elas argumentavam que não 

queriam porque não sabia falar, que conversavam tudo errado e tinham vergonha de conversar 

perto das pessoas.   

E por fim desejo que esse conteúdo possa ser trabalhado dentro das escolas, ser 

discutido em rodas de conversa dentro do território, com crianças, juventude e anciões, com 

intuito de que seja feito caminhos para vencer o preconceito linguístico, valorizando a luta e 

resistência dos nossos ancestrais para que o idioma permaneça vivo mesmo sendo imposto falar 

a língua do colonizador. Espero que esse percurso seja inspiração para que outras pessoas 

venham a dar continuidade, pois há muito para ser pesquisado em relação ao tema.  

Espero ainda que esse trabalho dê muitos frutos e que eu tenha conseguido escrever não 

só para atender as exigências da academia, mas também de uma forma que possa ser 

compreendido pelo meu povo, pois cada palavra que foi colocada nesse trabalho foi organizada 

de modo que pudesse ser compreendido pelo meu povo Xakriabá. Me lembro das dificuldades 

iniciais quando me pediram para refletir sobre o porquê, pra quê, e pra quem eu estava 

escrevendo, e chego à conclusão de que nosso papel é contar a história do nosso povo, de forma 

coletiva, com e para o meu povo. 

Para finalizar deixo alguns versos para refletir sobre o português Akwẽ krēka … 

 

 

    A terra fala e ela fala em todos os idiomas 



45 
 

            A terra fala e ela entende nosso português  

           O som da terra vem de todos os biomas 

           O som da terra não tem talvez  

          

         O nosso português cabe em qualquer lugar  

        É fruto da resistência Xakriabá  

        Se interessar eu posso te contar 

       Contar a história do português akwē  krēka  

     

       Nasceu da luta e resistência  

      Cortaram a língua do anciões  

     Para nosso idioma exterminar  

    Mas dos segredos somos guardiões  

   E não conseguiram nos silenciar 

 

No nosso português eu falo kreka 

 Brinco de esconde esconde E ainda sei cantar,  

No meio do português os anciões deixa seu falar 

Para nosso idioma guardar 

 

O seu preconceito não faz sentido  

O meu português tem traço encantado 

Fala do sagrado e me alerta do perigo 

E não vem dizer que falo errado 

 

De outras fontes posso beber 

E até mudar meu falar 

Mas ainda vou querer dizer 

Do jeito do Xakriabá  

 

As fontes que não tem nascente 

Não aprende nosso modo de falar 

O tom vem com som da natureza 

E como o jeito dos pássaros cantar 



46 
 

 

                 Vem do Céu e das águas o português kreka  

           É uma herança de cultura ancestral 

             Que temos que aprender e repassar 

             Ensinar sobre a terra e a vida espiritual  

 

O nosso português conta nossa história  

          Tem traços do nosso idioma e também do nosso lugar 

Veio como violência que guardamos na memória 

Para futuras gerações valorizar o nosso jeito de falar 

 

Pode ser incompreendido pelos não indígenas  

a sua complexidade e beleza  

Mas ele traz os caminhos do território 

e o convívio com a natureza  

  

A terra fala todos os idiomas  

E mesmo no português nem todos conseguem entender  

Falamos dos frutos, das plantas medicinais  

Dos segredos e dos sagrados que não podemos esquecer  

Conversamos sobre o tempo passado  

E do Akwẽ kreka que não vamos deixar morrer  

 

Nosso idioma antes adormecido  

Hoje começou a despertar 

Acharam que tínhamos esquecido 

Mas guardamos no nosso falar 

O segredo da língua materna Xakriabá  

  



47 
 

9. REFERÊNCIAS  

 

ABRAM DOS SANTOS, Lilian. Educação intercultural e ensino de português para indígenas. 

Revista X, Curitiba, v. 13, n. 1, p. 262-287, out. 2018. 

 

AZAMBUJA, Elizete Beatriz O preconceito linguístico: algumas considerações, Revista de 

Letras, UCB: Brasília, v. 5 n. 1, 2012. 

 

GORETE NETO, M. Reflexões Sobre o Português Falado por Povos Indígenas: resistência e 

ressignificação. Revista da FAEEBA - Educação e Contemporaneidade, [S. l.], v. 31, n. 67, 

p. 214–231, 2022. DOI: 10.21879/faeeba2358-0194.2022.v31.n67.p214-231. 

 

GORETE NETO, Maria. Línguas em conflito em cursos de Licenciatura Intercultural Indígena. 

Trabalhos em Linguística Aplicada [online], v. 57, n. 3, p. 1339-1363, 2018. Disponível em: 

https://doi. org/10.1590/010318138653506433861  

 

Tkadi Xakriabá, Ana Flávia Política Linguística de Valorização da Língua Akwẽ Xakriabá,  

Monografia apresentada ao Curso de Educação Intercultural da Universidade Federal de Goiás, 

como parte dos requisitos para a obtenção do grau de Licenciada em Educação Intercultural, 

2018. (Orientadora: Profa. Dra. Joana Aparecida Fernandes Silva) 

 

MAHER, Terezinha Machado. A educação do entorno para a interculturalidade e o 

plurilinguismo. In: KLEIMAN, Angela; CAVALCANTI, Marilda (org.). Linguística Aplicada: 

suas faces e interfaces. Campinas, SP: Mercado de Letras, 2007. p. 255- 270. 

 

MAHER, Terezinha Machado. Ser professor sendo índio: questões de língua(gem) e 

identidade. 1996. 262 f. Tese (Doutorado em Linguística) – Universidade Estadual de 

Campinas (Unicamp), Campinas, SP, 1996.  

 

MOTA, Liliane Rodrigues. Estudo sobre o léxico Akwẽ Xakriabá: uma proposta de escrita e 

uma chamada para a revitalização da língua. 2020. 77 f. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Licenciatura em Formação Intercultural Para Educadores Indígena, Habilitação em Língua, 

Artes e Literatura.) – Faculdade de Educação, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo 

Horizonte, 2020. Orientador: Carlo Sandro de Oliveira Campos. 



48 
 

 

OLIVEIRA, Eliana do Rosário Ferreira Gonçalves; BARBOSA, Regiane Costa. O ensino da 

língua portuguesa em duas escolas Xakriabá (Bukinuk e Uikitu kuhinã): português 

indígena e português padrão em foco. 2016. 52 f. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Licenciatura)–Faculdade de Educação, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo 

Horizonte, 2016. Habilitação em Línguas, Artes e Literatura. 

 

RODRIGUES, Eunice Moraes da Rocha. Português Tapuia: um signo de resistência indígena. 

Revista Porto das Letras, v. 4, n. 1, p. 133-154, 2018. Disponível em: 

https://sistemas.uft.edu.br/periodicos/index.php/portodasletras/issue/view/244. 

 

SEKI, Lucy. A linguística indígena no Brasil. DELTA: Documentação de Estudos em 

Linguística Teórica e Aplicada [online]. 1999, v. 15, n. spe [Acessado 2 Maio 2024], pp. 257-

290. Disponível em: <https://doi.org/10.1590/S0102-44501999000300011>. Epub 

11 Dez 2001. ISSN 1678-460X. https://doi.org/10.1590/S0102-44501999000300011. 

 

SILVA, Manoel Antônio de Oliveira. “A única herança que um índio deixa para outro índio é 

a luta”: a história da língua Akwẽn do Povo Xakriabá. 2018. 47 f. Trabalho de Conclusão de 

Curso (Licenciatura)–Faculdade de Educação, Universidade Federal de Minas Gerais, Belo 

Horizonte, 2018. Habilitação em Matemática. 

 

https://doi.org/10.1590/S0102-44501999000300011

