
 

1 

 

 

 

 

                UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 

FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

FORMAÇÃO INTERCULTURAL PARA EDUCADORES INDÍGENAS 

HABILITAÇÃO LÍNGUAS, ARTES E LITERATURAS (LAL) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

EDILSON GOMES DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

GRUPO CULTURAL XAKRIABÁ: KÂMRÃMKÕ AWRÂWDÊ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

BELO HORIZONTE 

2024 

 

 



 

2 

EDILSON GOMES DE OLIVEIRA 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

GRUPO CULTURAL XAKRIABÁ: KÂMRÃMKÕ AWRÂWDÊ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Trabalho de Conclusão de Curso apresentado ao 

Curso de Formação Intercultural Para 

Educadores Indígenas (FIEI), da Faculdade de 

Educação da Universidade Federal de Minas 

Gerais como requisito parcial para obtenção do 

título de Licenciatura em Formação Intercultural 

para Educadores Indígenas. 

 

Orientadora: Professora Drª Clarisse Maria 

Castro de Alvarenga 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte 

2024 

 



 

3 

 

Dedicatória: 

 

       Dedico esse trabalho a todas as pessoas que tiveram uma grande contribuição para que 

apesar das dificuldades eu conseguisse desenvolver esse trabalho e vencer esses 4 anos de 

curso, em específico dedico pra minha mãe que quando viva sempre me incentivou a estudar e 

correr atrás dos meus objetivos. 

      Dedico ao meu pai, meus irmãos(ãs) primos, amigos, aos meus dois filhos Ainãkrã e 

Sidakrã, aos caciques, lideranças, e toda minha família de modo geral que sempre foi a base de 

tudo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

4 

 

Agradecimentos: 

 

      Eu Dilsim Knīrê Xakriabá primeiramente agradeço ao nosso grande criador Deus 

(Waptôkwa Zawre),  aos nossos encantados, as nossas forças, por me conceder a oportunidade 

de passar por esse processo de muito sucesso que foi  ingressar, estudar e formar na Faculdade 

de Educação da Universidade Federal de Minas Gerais ( (UFMG) de forma produtiva e com  

muitos conhecimentos adquiridos.  

      Agradeço aos professores, diretoria e toda Faculdade pela paciência, compromisso, 

acolhimento e os compartilhamentos de conhecimentos.  

         Agradeço a Jucyrema (Jhú Xakriabá) por sua  enorme contribuição no desenvolvimento 

deste trabalho.  

        Agradeço todos os guerreiros e guerreiras do grupo Kâmrãmkõ Awrãwdê Xakriabá, por 

todos os segmentos, respeito, alegria e fortalecimento.  

          Agradeço  também os caciques, as lideranças, pela luta, confiança, e todo apoio em prol 

das melhorias  para o nosso povo.  

         Agradeço os meus entrevistados, Vanda Xakriabá, Nemerson (Nemin Psêkwa Xakriabá), 

Isael (Kaktôkãrê Xakriabá) e Pajé Déda (Sirêpte Xakriabá) por concederem as entrevistas,  

pelas conversas, e por fazer parte de todo o processo desse trabalho. 

         Agradeço a minha mãe (em memória),  meu pai, meus irmãos, irmãs, tios, tias, sobrinhos, 

sobrinhas, amigos e toda minha família em geral que é a minha base, e por estar sempre comigo 

dando suporte em todos os momentos, transmitindo força energia e alegria. 

              Agradeço à minha orientadora Clarisse Alvarenga, pela paciência, cuidado, e pelo 

suporte durante todo o processo de realização do trabalho, e agradeço todos aqueles que de 

certa forma contribuíram com o meu trabalho 

 

            Gratidão a todos! 

                    Ariãtã! 

 

 

 

 

 

 



 

5 

 

Resumo: 

 

Este trabalho teve como objetivo dar destaque às ações e o importante papel do grupo cultural 

Kâmrãmkõ Awrãwdê para a manutenção e fortalecimento das práticas tradicionais do povo 

Xakriabá. Considerando que o grupo trabalha em prol do fortalecimento da identidade cultural 

Indígena Xakriabá, sendo a principal referência para os demais grupos do território, essa 

pesquisa visa contribuir para o registro da história desse grupo. Para esse registro foram 

realizadas entrevistas semi-estruturadas com integrantes do grupo cultural. As entrevistas 

foram gravadas e posteriormente transcritas. Além disso, realizou-se gravações das ações 

práticas do grupo em forma de vídeos, imagens e áudios, verificando os efeitos benéficos no 

que se refere a manutenção cultural a partir das ações praticadas pelos seus integrantes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

6 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO 11 

 

SEGMENTO DO GRUPO KÂMRÃMKÕ AWRÃWDÊ  12 

 

ANCESTRALIDADE,  ESPIRITUALIDADE E PROTEÇÃO 13 

 

KÂMRÃMKÕ AWRÃWDÊ: NA MESMA PISADA! NA MESMA VOZ! 17 

 

COMPARTILHAMENTO E APRENDIZADO A PARTIR DOS ENTREVISTADOS!18 

 

 

ENTREVISTAS 22 

 
 

 

 

  

CONSIDERAÇÕES FINAIS 446 
 

 

 

 

 

 

Apresentação do autor 

 

Meu nome é Edilson Gomes de Oliveira. Moro na Aldeia Brejo Mata Fome, na reserva 

Indígena Xakriabá, município de São João das Missões, Norte de Minas Gerais. Sou 



 

7 

pertencente ao povo Xakriabá. Nosso território é constituído por 36 aldeias, aproximadamente 

53 mil hectares e cerca de 12 mil índios. Nós somos representados por 4 caciques e 36 

lideranças. Nós, Xakriabá, temos o nosso território demarcado, devido à luta incansável dos 

nossos anciões, que lutaram para que pudéssemos permanecer aqui e assim garantir que essa 

geração ocupasse o espaço ao qual nós pertencemos.  

Após a demarcação, continuamos lutando pela educação diferenciada e por muitos 

outros direitos que haviam sido retirados. O meu povo é resistência pelo fato de resistir às 

batalhas que foi obrigado a enfrentar, no qual houve o derramamento de sangue sob a nossa 

terra sagrada. Foi um dos piores massacres que aconteceram em terras indígenas e foi uma das 

maiores perdas para o meu povo.  

Na minha infância foi um pouco difícil. Naquela época meus pais não tinham boas 

condições de vida. Às vezes passávamos por várias dificuldades relacionada a falta de 

alimentos e também de vestuários. Minha família não tinha renda nenhuma. Apenas 

sobrevivíamos do cultivo da roça, da caça, da pesca. Por sermos uma família grande, a maior 

parte da nossa colheita mal dava para ir até o próximo ano. Muitas vezes o meu pai era obrigado 

a deslocar para outros estados em busca de trabalho e melhoria para nós, filhos.     

Naquela época, o pouco que recebia, custava chegar, pois não tinha acesso a bancos 

entre outros. Para esse recurso chegar à aldeia era preciso alguém deslocar para trazer. Também 

um dos fatores que tornavam essa estadia difícil era a imensa saudade dos familiares, que 

ficavam de 6 meses a 1 ano sem vir para o território. Mas, mesmo assim, muitos pais de família 

preferiam fazer dessa forma para não ver um filho passando fome. 

Nasci em 1996, no ano seguinte, no território, iniciava-se a educação escolar indígena 

dentro do território Xakriabá, com professores indígenas. Foi uma grande conquista para meu 

povo, pois iriamos ter uma educação diferenciada dentro das nossas aldeias. Aos 7 anos de 

idade, iniciei minha trajetória na escola, onde também encontrei muitas dificuldades, porque 

tinha que trabalhar e estudar ao mesmo tempo. As nossas condições eram difíceis devido à falta 

de recursos, por esse motivo éramos obrigados a trabalhar para ajudar nas despesas e garantir 

o próprio sustento. Mas com todos esses obstáculos, aos 8 anos, fui alfabetizado. Enfrentava 

todos os dias uma longa caminhada de cerca de 6 quilômetros até a escola, onde muitas vezes 

tive que lutar contra a fome e também contra o frio, chuva e calor. Às vezes adoecia, mas 

mesmo assim jamais pensava em desistir.  

Durante o período da minha alfabetização, foi uma grande conquista para toda a minha 

família, que sempre sonhavam em nos ver formados. No ano 2012, formei no 9º ano do ensino 



 

8 

fundamental. Foi mais uma etapa concluída de muitas que iria enfrentar. Continuei percorrendo 

em busca da minha formação.  

Em 2015, finalmente conclui o 3º ano do ensino médio. Foi uma das minhas maiores 

conquistas, e neste mesmo ano tive também umas das maiores perdas da minha vida, que foi a 

perda da minha mãe. Diante disso decidi que jamais iria parar de lutar para realizar o meu 

sonho e o sonho também dela, que era de me tornar educador indígena, para transmitir aquilo 

que aprendi durante toda a minha trajetória, trajetória essa que foi marcada pela presença de 

educadores indígenas. Me orgulho em falar que a minha educação foi através da escola pública 

e com professores indígenas. 

Depois da minha formação, continuei lutando, pois queria de alguma forma ajudar a 

minha comunidade. Sempre que podia, ouvia os anciões e outros sábios das aldeias. Procurava 

sempre dialogar com caciques e lideranças, para ficar informado a respeito do território 

Xakriabá. Isso foi um dos fatores para que em 2017 eu fosse um dos escolhidos pelos caciques 

e lideranças para atuar no quadro de servidores da educação na minha escola.  

Encarei essa oportunidade pois sempre quis atuar na escola e acredito que, ao trabalhar 

em parceria com caciques e lideranças, o trabalho se torna mais fácil e proveitoso, pois tudo 

aquilo que é feito com dedicação é para a vida toda. A gente nunca aprende tudo, tem sempre 

que buscar conhecimentos com aqueles que tem algo novo para nos ensinar. Por isso busco no 

dia-a-dia novos conhecimentos com os sábios da aldeia, tenho uma boa relação com eles. 

Sempre que preciso, eles estão dispostos a ajudar em prol do melhor para o meu povo. 

Procuro aprender cada dia mais com pessoas que têm um vasto conhecimento da nossa 

língua Akwe e pronuncio diversas palavras no nosso dialeto. Isso só foi possível através de 

muita luta dos nossos anciões para resgatar e revitalizar a língua. Também sempre estou nas 

principais frente de luta do meu povo juntamente com as lideranças e caciques. 

Acho muito importante os movimentos indígenas que visam a busca dos direitos de um 

povo. A luta coletiva possibilita um ganho de todos. Diante desse fato pude presenciar no ATL 

(Acampamento Terra Livre) de 2017 a luta coletiva de todos os povos indígenas do Brasil, que 

ali se reúnem para discutir vários assuntos e garantir o direito ao seu território, e lutar contra 

os retrocessos daqueles que dizem governar o Brasil. 

 

Na minha comunidade também sou conhecido por fabricar alguns artesanatos, que 

aprendi com outros artesãos que já faziam. Depois de algum tempo tive o dom de aprender a 

fazer o rapé, que é uma medicina sagrada e espiritual para o nosso povo. Através do rapé nos 

comunicamos com nossos ancestrais. São eles os responsáveis pela nossa sabedoria que nos 



 

9 

guia nas tomadas de decisões importantes. Através desses novos conhecimentos se adquire o 

dom da pintura que nos fortalece espiritualmente.  

Isso tudo são conhecimentos de extrema importância que compartilho na sala de aula 

com os alunos e com os jovens do meu cotidiano. Estamos em constante troca de saberes. 

Assim busco fortalecer e reforçar a cultura do meu povo Xakriabá. Porque um povo sem cultura 

é um povo sem história. Por isso sempre mantenho os meus costumes para passar às novas 

gerações. Quando os nossos mais velhos se forem, esse papel será nosso. Não podemos deixar 

morrer esse conhecimento tão valioso para a nossa existência. Como professor indígena só 

tenho a acrescentar nessa área, porque sou filho da luta.  

O meu interesse pelo curso de Formação Intercultural para Educadores Indígenas (FIEI) 

é expressamente pelo fato de contribuir com o meu povo. Como já exerço o papel de educador, 

o ingresso no curso iria fortalecer ainda mais o meu conhecimento e enriquecer a educação dos 

meus estudantes. Será um grande passo para minha caminhada e uma conquista para o meu 

povo, pois acredito que a conquista é coletiva. Pretendo também me dedicar ao máximo para 

que outros jovens possam ter o sonho de ingressar numa faculdade. Temos que valorizar e 

muito a luta daqueles que não mediram esforços para possibilitar a nossa entrada nas 

universidades.  

O curso na habilitação de Línguas Artes e Literatura despertou um enorme desejo de 

enriquecer os meus conhecimentos para poder ajudar aqueles que estão lutando para conquistar 

os nossos espaços, espaços esses que por direito devemos e pretendemos ocupar sem exceção. 

Com essa habilitação eu me identifico bastante, pois, como citei, a língua faz parte da cultura 

e do cotidiano do meu povo. Se unirmos tudo isso, acredito que será uma expansão de 

conhecimentos que quero aprender e repassar ao meu povo Xakriabá.  

 

 

 

 

 

 

 

Introdução 

 

O povo Indígena Xakriabá está localizado na Terra Indígena Xakriabá, município de 

São João das Missões, região norte de Minas Gerais. O território é constituído por 36 aldeias 



 

10 

que se distribuem em aproximadamente 53 mil hectares, com índice populacional de cerca de 

12 mil indígenas, representados por 4 caciques e 36 lideranças. O território Xakriabá foi 

demarcado devido à luta incansável do povo, lideranças e anciões, que lutaram 

incansavelmente pela permanência em sua terra tradicional, garantindo que a nova geração 

ocupasse o espaço que é deles por direito.  

O direito pela ocupação de uma terra digna e demarcada é, historicamente, uma das 

principais reivindicações do movimento indígena no Brasil. A garantia pelo território 

tradicional configura-se também como a garantia das práticas culturais ancestrais, uma vez que 

é nesse espaço que são realizados os ritos ancestrais dos povos tradicionais. Nesse sentido, a 

demarcação do território Xakriabá foi extremamente relevante para a conservação das práticas 

tradicionais do povo Xakriabá.  

Nesse cenário de luta e manutenção cultural foram se formando diversos grupos 

culturais dentro do Território Xakriabá, distribuídos entre algumas aldeias do território, com 

ações direcionadas à preservação cultural. Um dos grupos mais antigos formado e que se 

mantém ativo até os dias atuais é o Kâmrãmkõ Awrãwdê, composto por jovens e anciões que 

tem como principal ação a continuidade das tradições indígenas Xakriabá.  

Este trabalho teve como objetivo dar destaque às ações e o importante papel desse grupo 

cultural para a manutenção e fortalecimento das práticas tradicionais do povo Xakriabá. 

Considerando que o grupo trabalha em prol do fortalecimento da identidade cultural Indígena 

Xakriabá, sendo a principal referência para os demais grupos do território, essa pesquisa visa 

contribuir para o registro da história desse grupo.  

           Para esse registro foram realizadas entrevistas semi-estruturadas com integrantes do 

grupo cultural. As entrevistas foram gravadas e posteriormente transcritas. Além disso, 

realizou-se gravações das ações práticas do grupo em forma de vídeos, imagens e áudios, 

verificando os efeitos benéficos no que se refere a manutenção cultural a partir das ações 

praticadas pelos integrantes do grupo Kâmrãmkõ Awrãwdê. 

 Os registros que foram feitos são importantes para o estudo das práticas culturais do 

grupo e também podem ter um uso posterior no sentido da divulgação de sua atuação dentro e 

fora do território. Num primeiro momento nosso objetivo era fazer registros para compreender 

melhor a atuação do grupo e sua história. 

     

Segmento do Grupo Kâmrãmkõ Awrãwdê  

 



 

11 

        O grupo Kâmrãmkõ Awrãwdê é um grupo que tem como referência duas aldeias: aldeia 

Imbaúba e aldeia Brejo Mata Fome. Porém tem participantes de outras aldeias também. Só que 

a maioria dos integrantes são dessas duas aldeias. É um grupo que se destaca por ser um dos 

primeiros grupos culturais que surgiu no Território Indígena Xakriabá. Hoje praticamente todas 

as escolas ou quase todas as aldeias têm um grupo cultural, mas foi surgido depois desse grupo 

cultural  Kâmrãmkõ Awrãwdê que foi pioneiro. 

É um grupo que surgiu desde os nossos antepassados, da época de Cacique Rodrigão e 

muitos outros que já se foram. Era um grupo restrito, que praticava a nossa cultura de forma 

mais resguardada, não exposta. Era um grupo que seguia todas as normas de respeito e tradição. 

Fazia o que podia e respeitava o que não podia fazer. Hoje a gente dá continuidade nesse 

processo.  

Digo que o grupo nosso hoje ele é muito forte culturalmente, e espiritualmente, porque 

a gente segue uma trajetória que já vem desde os nossos ancestrais, que envolve sempre praticar 

a cultura e fortalecê-la cada vez mais. E assim os mais velhos repassam para a gente, e a gente 

também está repassando isso para os mais novos, para não deixar morrer e sim fortalecer cada 

vez mais. 

           Digo também que o grupo nosso é um grupo mais forte espiritualmente, porque hoje a 

gente trabalha essa questão da espiritualidade dentro do grupo, que é um dos fatores principais 

dentro da nossa cultura, uma das nossas ferramentas de luta indispensável. Diante disso, sempre 

nos nossos encontros a gente se reúne, conversa sobre isso e, em seguida, repassa aos mais 

jovens.  

A gente sempre segue uma linha ali, ouvindo os nossos caciques, lideranças, os anciões 

do nosso grupo e do nosso território em geral. Sempre que a gente vai fazer os nossos 

fortalecimentos, a gente faz aquilo que pode. Dependendo do momento, se tem algo que não 

pode, a gente acaba sofrendo consequência, a gente acaba pagando por aquilo. Por isso que 

sempre a gente só faz aquilo que é permitido. O que não é permitido no momento, a gente 

respeita e espera o momento certo para que a gente possa estar fazendo também. 

 

 

 

 

1. Ancestralidade, espiritualidade e proteção: 



 

12 

 

 

O grupo Kâmrãmkõ Awrãwdê  

É forte na espiritualidade  

Temos uma grande conexão  

Com a nossa ancestralidade  

 

Essa força é ancestral  

Que vem dos antepassados  

Aqueles que praticavam  

O nosso grande sagrado  

 

Isso tudo faz parte  

Da nossa tradição  

Pois vem sendo passado  

De geração pra geração  

 

Os nossos mais velhos  

Praticavam com restrição  

Pois é uma arma potente  

Na hora da aflição  

Que já nos livrou do mal  

E da unha do tubarão  



 

13 

 

Eles faziam tudo certinho  

Com cuidado e muito respeito  

Os segredos da cultura  

Guardavam dentro do peito  

 

Quando falavam da iá iá 

Todos prestavam atenção  

Pois é a protetora do grupo  

E de toda a nação  

 

Todos ouviam quietinhos  

Nossos mais velhos falar  

Sobre a nossa protetora  

Aqui do Xakriabá  

Conhecimentos preciosos  

E Bom de aproveita  

 

Finalizo esse trecho  

Falando dos antepassados  

Que iniciaram esse grupo  

Trabalhando com cuidado  

Grupo esse de Rodrigão  

Um líder forte e respeitado  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2. Kâmrãmkõ Awrãwdê: Na mesma pisada, na mesma voz! 



 

14 

 

 

 

 

 

 

 

Agora vou falar um pouco  



 

15 

Como funciona hoje em dia  

Os segmentos do grupo  

É só força e alegria  

 

Seguimos da mesma forma  

De como era antigamente  

Tendo o máximo respeito  

Que foi transmitido pra gente  

 

Praticamos nossa cultura  

Com muita sabedoria  

Fortalecendo cada vez mais  

As nossas energias  

 

Sempre fazemos nossos encontros  

Para nos fortalecer  

Todos juntos reunidos  

Da forma que tem que ser  

 

E dando continuidade  

Do que foi passado pra nós 

Todos na mesma pisada  

E todos na mesma voz  

 

De maneira respeitosa  

Todos precisam saber  

E temos muito o cuidado  

Do que pode ou não fazer  

 

Tem a questão do luto  

Do povo Xakriabá  

Quando perdemos um parente  

Temos que respeitar  

Pra não vir consequências  



 

16 

Que vão nos prejudicar  

 

Por isso é importante  

Essa questão do respeito  

Tomando muito cuidado  

E fazendo tudo direito 

 

Quando não podemos dançar  

O maracá não pode bater  

Aí fazemos o nosso festival  

Para nos fortalecer  

 

Esses momentos acontecem  

Na beira de uma fogueira  

Com muita concentração  

Fora de brincadeira  

 

Quando estamos reunidos  

Aqui eu vou falar  

Que temos hora pra início  

E não temos pra terminar  

De praticar nossa cultura  

Indígena Xakriabá  

 

É nesse mesmo caminho  

Que vamos continuar  

Pra que as novas gerações  

Nunca pare de lutar  

 

Finalizo esses poemas  

Com muita gratidão  

Deixando um pouco escrito  

Com muita dedicação  

E agradeço a todos  



 

17 

Do fundo do coração 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

3. Compartilhamento e aprendizado, a partir dos entrevistados! 



 

18 

 

Os meus entrevistados  

deixo escrito para você 

pajé Deda, Vanda e Psêkwa 

e o guerreiro Kaktõkãrê 

 

Nas falas de Vanda Xakriabá 

ela deixou bem relatada 

que o surgimento do grupo 

foi junto com a escola diferenciada 

 

Durante a entrevista 

a guerreira Vanda veio falar 

que esse grupo é muito importante 

para nosso povo Xakriabá 

 

Relatou que entre os jovens 

existem os compositores de canção 

as músicas são pensadas 

seguindo a própria tradição 

 

falou que as músicas  

vem do saber ancestral 

que guiam o nosso grupo 

na nossa prática cultural 

 

Se tratou da língua materna 

que é de grande importância  

estamos no processo de desadormecimento 

sem perder a esperança 

 

Esclareceu também 

sobre a espiritualidade 

algo que acreditamos 



 

19 

da nossa ancestralidade 

todos juntos respeitando 

porque é nossa identidade 

 

Ela deixou bem resumido 

do início até o final 

sobre a trajetória do grupo 

e sua força cultural 

 

O pajé Deda por sua vez 

guerreiro de muito entendimento  

iniciou suas falas  

sobre o seu conhecimento 

 

Falou de quando tudo iniciou  

como era a estrutura 

e seu primeiro trabalho 

como professor de cultura 

 

depois entrou na parte 

da medicina tradicional 

de todo procedimento  

da cura ancestral 

 

destacou o guerreiro Zé Alves 

como um grande entendedor 

da língua akwẽ Xakriabá 

ele foi o primeiro professor  

 

Nas falas de Vanda e Deda 

nota-se uma questão interessante 

com relação à língua materna 

Zé Alves foi uma pessoa muito importante  

 



 

20 

E finalizou dizendo  

do Cacique Rodrigão 

que foi a base de tudo 

e de toda essa nação 

lutou de corpo e alma  

em prol dessa geração 

 

Kaktôkãrê  e Psêkwa são jovens  

participantes do grupo na atualidade 

destacaram que aprenderam muito  

com os mais velhos da comunidade 

Eles relataram bem claro 

suas sabedorias 

dentro do grupo sagrado 

é só força e alegria 

 

pois já nasceram na cultura  

que é de grande importância 

e pra praticar nossa tradição 

eles não medem distância 

   

Falaram sobre a importância 

de preservar sua cultura 

pois ela está presente no passado              

no agora, e na vida futura 

 

que tem que valorizar  

as histórias dos antepassados  

pois onde a gente pisa  

eles caminham ao nosso lado 

 

sempre param para ouvir 

nossos mais velhos falar 

pois são eles os livros vivos 



 

21 

que vão sempre nos ensinar 

 

Aqui finalizo esse trabalho 

dos meus entrevistados  

e foi através deles 

que tudo foi realizado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vanda Xakriabá 



 

22 

 

 

 

         Então, vou começar a falar um pouco aqui do surgimento do nosso grupo de cultura. 

Acho que foi um anseio assim muito grande com relação à expectativa da cultura, porque ela 

surgiu juntamente com a criação da escola indígena específica diferenciada pro Xakriabá. Me 

lembro bem que, pra nós, a gente vivenciava a cultura, mas só que a gente não presenciava de 

forma como no grupo, devido às formas de como a gente abordava a cultura. Também a gente 

tinha que deixar de praticar a cultura devido às ameaças que a gente tinha do pessoal não 

indígena contra a nossa cultura. Achando que a nossa cultura era um ato que, de repente, era 

para poder coagir eles de uma certa forma, e a gente tinha um certo medo também de praticar 

a cultura. Então, devido ao surgimento da escola específica diferenciada, nós tentamos buscar 

também com os pajés, os raizeiros, os benzedores e a partir daí eu me lembro que uma pessoa 

assim que eu tenho como uma referência pro Xakriabá, seu Emílio, da Pedra Redonda, ele foi 

uma pessoa de referência no início do grupo cultural, da criação do grupo cultural, ele pensou 

nesse momento com a gente, ainda no curso do Magistério, lá em 96, 98, 99, 2000.  Ele pensou 

de que forma a gente traria o incentivo da prática cultural para a escola.  

            Em 97, 98, 99 ele participava também dos módulos da Formação Intercultural 

Indígena, como convidado, representando o povo Xakriabá, no Parque do Rio Doce, e a partir 

daí também a gente começou a conversar um pouco com relação às práticas culturais. E tem 

uma pessoa também que é muito importante, que a gente não pode deixar de falar da 

importância dele, Zé Alves.  

          Então Zé Alves, de uma certa forma, ele tinha essa cosmologia que vinha pra ele, dentro 

ali dessa ancestralidade do povo xakriabá. Então ele tentava mostrar pra gente ali, ele ficava 



 

23 

um tempo doente, ele tentava mostrar pra gente um pouco da cultura, ele dançava, ele cantava. 

E, também veio essa espiritualidade pra ele dentro do curso do magistério no Parque do Rio 

Doce. Ele acabou ficando doente por conta disso, que ele queria muito estar mostrando e de 

uma certa forma ali a gente ainda tinha esse receio, esse medo de praticar a cultura dentro do 

xakriabá. 

           Então, a partir daí, a gente começou a ver melhor, a conversar melhor com os pajés, 

com a liderança, e fizemos aquilo que a gente realmente precisava naquele momento ali: estar 

montando o nosso grupo cultural dentro do território de xakriabá.  

           Lembro também assim que foi no início do curso, os professores do magistério pediam 

para a gente também apresentar algo que falasse da cultura, e eu me lembro que para a gente 

era bem difícil, porque naquele momento eu não estava preparada. A gente não entendia 

também um pouco com relação a tudo isso, devido às represálias que a gente sofria também, 

então a gente também não tinha como mostrar ali. Eu me lembro que ainda a Cida do senhor 

Emílio e Zé Reis arriscou a cantar uma música cultural do povo xakriabá, e que também, essa 

forma de como eles trouxeram a questão dessa música pra gente foi muito marcante naquele 

momento, era uma coisa que a maioria não sabia, mesmo assim, ou que vivia, mas também 

aquilo ali era normal pra gente, não precisava estar representando. Naquele momento ali a 

gente começou a pensar de que forma poderia estar formando o grupo cultural. Eu me lembro  

que começou pelo seu Emílio na sala de aula, dando aula de música xacriabá. Ele apresentava 

então as músicas xakriabá, e a partir daí também a gente começou a acompanhar ele dentro 

da sala de aula também. A partir dali começou a montar um grupo cultural. Me lembro da 

escola nossa, que é a Bukimujú, e aí foi expandindo para as outras aldeias que também, a 

partir daí começaram a montar o grupo deles nas demais aldeias. 

           A gente viu que poderia estar montando um grupo na aldeia e que esse grupo seria o 

grupo de referência, e que até hoje a gente tem esse grupo como referência. E aí veio o 

professor de cultura Deda, que a partir daí também deu mais essa força para a gente. Veio o 

professor de cultura Neguim, que também a gente começou com os jovens, com as crianças a 

cantar e também a praticar as pinturas e buscar as histórias da pintura. 

           Esse momento foi um momento muito interessante para a gente. Esse grupo trouxe uma 

importância grande para povo xakriabá em si, mostrar também a importância dessa 

resistência de luta do povo xakriabá, então a partir daí a gente também começou a praticar, a 

cantar nos momentos festivos, nos momentos culturais, e que a gente também participa dos 

movimentos, e a participação, a gente como membro do grupo, ela é bem importante também. 



 

24 

             Eu vejo essa importância muito grande com relação a tudo isso, porque quando vi o 

surgimento do grupo, eu não poderia deixar de não participar desse grupo, porque pra gente 

assim foi um momento bem importante, principalmente na criação da escola específica 

diferenciada, e a partir daí também a gente começou a nos organizar como povo xakriabá.  

            Como escola indígena específica diferenciada, a gente começou a buscar com os 

nossos mais velhos. Então tudo isso é fruto do surgimento da nossa escola específica 

diferenciada. Então para a gente aquele momento ali foi um momento bem importante na 

história, no marco da escola Xakriabá, foi essa parte da cultura. Então tudo isso veio através 

do surgimento também da escola específica diferenciada. Não que não tinha, tinha sim. O 

pessoal já praticava a cultura, o pessoal já tinha, mas a gente não percebia, a gente tinha ela 

ali, mas a gente não percebia.  

            Foi assim que a gente começou com o grupo. A partir do curso do magistério que a 

gente também começou a entender o que seria a cultura do povo xakriabá, os costumes, a 

tradição. Então a partir daí também a gente começou a juntar tudo isso. Buscar com os mais 

velhos, porque a gente sabe que a nossa existência vem dos mais velhos e a gente não podia 

deixar tudo isso acabar. A gente começou a pesquisar também tudo isso que é importante para 

o nosso povo xakriabá.  

         Enquanto membro do grupo, eu vejo que esse foi um dos componentes bem importantes 

para o nosso povo, porque eu percebi que a partir daí também a gente começou a trazer muitos 

jovens para o grupo cultural. Esse grupo hoje que a gente tem na aldeia Brejo, esse grupo é 

bem importante, é um grupo das raízes antiga, a gente tem ele como grupo específico, 

diferenciado, não desmerecendo os outros grupos também, tem um grupo que nos ajuda 

também, que foi criado a partir desse grupo que a gente tem na aldeia Brejo. E a partir daí 

também a gente trouxe mais pessoas. 

           Nós temos hoje as pessoas que são os compositores do nosso grupo das músicas cultural 

Xakriabá, porque eles pesquisam com os mais velhos, buscam também a espiritualidade, 

buscam também a ancestralidade. A gente percebe de cada um que está dentro do grupo hoje 

Xakriabá. E esse grupo também é um momento de discussão mesmo, de luta também, não só 

especificamente da cultura, dos costumes e da tradição, mas ele também é um grupo de luta.  

            Eu entendo que esse grupo é um grupo que vai para a luta, é o grupo que sempre busca 

a melhoria para o povo Xakriabá, a importância de existir ali dentro do território. Percebendo 

também que a partir do surgimento do grupo cultural a gente começou com tudo isso. Estou  

a pesquisar algumas palavras no xakriabá também, que isso é muito importante. Inclusive hoje 

a gente já tem música com bastante palavras do povo xacriabá, da língua xacriabá, então a 



 

25 

gente fica muito feliz por a gente saber que tudo isso veio nesse intermédio de tempo que foi 

bastante importante para a criação desse grupo. 

         As reuniões do grupo acontecem de acordo com o movimento, de acordo com o que a 

gente tem para discutir, seja para buscar melhoria para o povo. A gente tem esse grupo como 

referência, o grupo cultural. A maioria das vezes acontece no espaço que a gente tem, que é 

um espaço sagrado, a gente tem aquele espaço ali como um espaço bem importante para a 

gente, onde era a moradia do nosso saudoso, Cacique Rodrigo. Isso para nós ali é muito 

importante. A gente tenta buscar as energias naquele momento e a gente acha que aquele 

espaço ali sagrado, onde que a gente consegue também concentrar melhor e renovar as 

energias.  

Quanto à participação do grupo? As pessoas que realmente estejam engajadas na 

cultura, nos costumes, nas tradições e a gente tem conta também com várias outras pessoas de 

outras aldeias que fazem parte do nosso grupo. Então é um grupo assim que abrange 

praticamente a reserva toda. E esse grupo traz essa importância de luta, de conquista que a 

gente sempre percebe. E é um grupo que faz parte dos caciques, a liderança. A gente inclusive 

tem o Cacique Domingos, que é o membro também do nosso grupo.  

É muito importante também onde que a gente discute, toda a história de luta, onde que 

a gente discute também os objetivos para acontecer dentro do território. Acho que os próximos 

passos que a gente tem aí é sempre estar reunindo, é sempre estar divulgando, é sempre estar 

buscando mais informações. Não parar por aqui. Esse grupo sempre está em movimento e a 

gente conta com esse grupo que sempre busca melhoria para o povo, sempre é um grupo que 

está na frente de lutas. Para a gente é muito importante para o nosso povo e também acho que 

esse grupo também é um grupo assim que ele sempre busca inovações, sempre busca as 

práticas, as teorias que tem sobre a cultura e também dentro do território assim as músicas. 

Hoje que a gente tem desse grupo mais recente nós temos os compositores que graças a Deus 

eles têm nesse perfil bacana de estar organizando, de estar produzindo, de estar buscando 

também com as mais velhas a questão da ancestralidade isso para a gente é muito importante 

o nosso grupo. 

            E dentro desse grupo também é bem importante o que a gente também busca o 

fortalecimento espiritual. Acho que é um grupo que, pra gente, ele faz a diferença na nossa 

vida, ele faz a diferença no pochakriyabá. Quando a gente canta, quando a gente pisa no chão, 

a gente sente a fortaleza do nosso território, dos nossos ancestrais. Então, pra gente, ela é 

muito importante, porque a gente busca toda essa força, toda essa energia dentro do grupo. 



 

26 

             Retomando aqui o surgimento do grupo também, eu não poderia deixar de citar as 

pessoas que foram bem importantes para mim na questão, o surgimento do grupo, nesse 

momento o surgimento do grupo foi bem interessante, onde que a gente buscou também os 

mais velhos, eu inclusive vou citar aqui Tia Naia. Ela foi uma pessoa bem importante no 

surgimento do nosso grupo, onde que a gente também precisou buscar muita informação com 

ela. Ela nos informou, contou a história da cultura xacriabá para a gente, foi um momento 

bem importante, outra pessoa também bem importante na nossa vida também, no surgimento 

do nosso grupo foi Vicente da Catinguinha. Vicente Xacriabá, foi uma pessoa que era pajé, ele 

foi uma pessoa bem importante que deu maior força para a gente também. Montar o grupo 

cultural foi uma parte bem importante assim que a gente sempre buscou com os nossos mais 

velhos. Também não poderia esquecer de Vicente da Embalbo que deu a maior força para a 

gente está montando o nosso grupo. Maria de Louro também foi uma pessoa bem importante 

assim que ela nos ensinou como que a gente poderia agir diante de tanta situação, 

principalmente os ensinamentos dos mais velhos, o que podia ser feito, o que não podia. Então 

foi pra gente uma aprendizado muito grande. Meus avós, meu pai também foram pessoas bem 

importantes assim na construção do grupo cultural hoje que a gente tem aqui na nossa aldeia 

Brejo, Imbaúba, Terra Preta. Do nosso grupo, isso pra gente foi muito marcante, enquanto a 

minha participação no grupo, eu sou aquela pessoa que dialoga com o restante dos grupos, 

principalmente na participação da intervenção de viagens, também nos cantos, na forma de 

organizar reuniões, eu sempre estou presente participando. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Deda Sirêpte Xakriabá 



 

27 

 

 

 

           Bom dia, bom dia a todos. Eu sou Deda Xakriabá, professor de cultura e um dos pajés 

do povo. Eu sou Deda Xakriabá, e falo um pouco aqui sobre os nossos culturais, um grupo na 

qual eu faço parte, que é a aldeia Kâmrãmkõ. E aí, falo um pouco como surgiu esse grupo. 

Que esse grupo foi surgido a partir do momento, que a gente viu que era necessário, foi o 

momento que foi preciso a gente fazer a formação desse grupo. Temos, como referência, pajé 

Zé Conceição, o pajé Kâmrãmkõ. Que para início vem um trabalho que é passado de geração 

a geração e aí já havia um bom tempo um grupo que era participando de alguns rituais entre 



 

28 

os quais tinha um ritual que era mais fechado e a gente viu essa necessidade de fazer parte 

desse outro grupo que foi formado agora então a partir do momento que a gente viu algumas 

pesquisas que vinha de fora da aldeia, pessoal de fora que vinha querendo saber um pouco da 

história do nosso povo, saber a realidade, como que seriam as nossas organizações, as 

organizações internas e sobre a nossa cultura, nosso jeito de vida, a resistência. Então 

primeiro vieram muitas pesquisas, tinha que ter pesquisa que os nossos anciões ficavam sem 

saber como fazer essas entrevistas, por isso é preciso ver mais de idade e lidar com alguns 

equipamentos também que é a questão mesmo dessa tecnologia. Então muitos ficavam nesse 

receio de como repassar esses informes, se esses informes iam dar conexões de o pessoal ir lá 

fazer essa avaliação e retornar com esses trabalhos para o território, para a continuidade e 

retornar para o nosso povo e aí foi onde que antes nós conseguimos focar nessa parte cultural, 

porque tinha coisas da nossa cultura. Que muito tempo ficou adormecida.  

Por exemplo, a nossa linguagem, ficou muito tempo que a gente não conseguia 

identificar alguém que era falante, porque os próprios parentes tinham a resistência de falar 

uma palavra na nossa linguagem. Tinha a resistência de falar uma palavra na nossa 

linguagem, na presença de um jovem.  

E a partir do momento que a gente teve a oportunidade de participar de um ritual 

sagrado dentro do território, junto com os anciões, a gente percebeu que a gente tinha muita 

coisa que estava conservada e outras coisas que estavam adormecidas que a gente precisava 

fazer esse resgate. Tendo como referência também o semelhante da Aldeia Pedra Redonda, 

que na época conseguiu também ter essa coragem de mostrar um pouco da nossa cultura, levar 

um pouco disso sobre as pinturas, a nossa história.  

         E aí a partir disso, com a luta do Cacique Rodrigão, Seu Valdemar da Prata, Seu 

Valdemar Xavier da Aldeia Barreiro Preto e outros líderes. Daí, tiveram a ideia de buscar, 

entre cacique e liderança, formas para, como buscar meios de comunicação, de se comunicar 

com outras pessoas lá fora para poder trazer grupo de professores para levar daqui e ter o 

estudo da faculdade e retornar para poder ensinar também aquilo que era da nossa cultura 

para repassar para os nossos próprios parentes.  

          Então, aqui a luta é um trabalho que é passado de geração a geração e precisava 

também que todos ficassem informados, porque quando vi um professor lá de fora para ensinar 

algumas coisas, tinha pessoas que eram mais focadas dentro da cultura a ter para estudar, 

para fazer as explicações, quando o professor lá de fora vinha. Falar de um pouco que era só 

conhecimento lá de fora, muito nosso povo aqui tinha dificuldade de se entender, se ter esse 

diálogo, porque quando ia falar eles só falavam mais de coisas que eram da nossa cultura e 



 

29 

para outras pessoas que era professor lá de fora, que se formavam lá para vir dar aula para 

nós. Quando nós íamos falar de coisas que era da nossa cultura aqui, era totalmente 

desconhecido e não tinha uma certa classificação daqui dessa avaliação do jeito que era nosso 

povo, então tinha que fazer a história da forma que estava no entendimento que estão nas 

escritas lá. Mas não falava muito sobre a nossa realidade.  

E aí os cacicques de herança, Rodrigão junto com outros companheiros e o pai Zé 

Conceição tiveram a oportunidade de participar do primeiro do primeiro seminário dos povos 

de Minas Gerais. Nesse primeiro momento tinha o pai José Conceição, tinha também o 

Eugênio Gomes, e umas quatro pessoas que participaram e foi lá quando eles trouxeram um 

documentário junto com outros parentes, que lá, os pessoal, os outros parentes lá, que eram 

Macha Calipa, e conseguiam identificar que o pessoal lá, eles conseguiam fazer as pinturas, e 

nós aqui não podíamos fazer as pinturas, porque aquilo que identificava que era falante da 

língua, que tinha sua prática cultural, aí tinha as ameaças dos próprios pessoal, que a 

televisão, vai começar a se ameaçar, através disso, o pessoal teve essa ideia de se formar. 

Através disso teve essa ideia de se formar esse grupo para ter essa resistência. E foi 

onde que teve muito incentivo, porque até nesse primeiro seminário, até muitos parentes não 

sabiam que o Xakriabá era falante da língua materna. E foi lá que teve esse primeiro 

documento que o Xakriabá chegou lá, se fez os cantos tudo na linguagem, os rituais que fez lá, 

não teve um canto que foi no português.  

E aí quando veio esse documentário, muitos parentes se interessaram para querer 

aproximar desse grupo que já tinha atual, mas que poucas pessoas dos parentes que tinham 

ali se faziam parte desse grupo. Era um grupo que era de 100 guerreiros e guerreiras, que 

dava condições para a resistência da luta. A questão territorial, saúde e a própria educação. 

Aí, foi onde que, através desse documentário que foi elaborado lá junto com os outros parentes, 

e aí foi, conseguiu fazer a formação de outros grupos, onde que Seu Melho, o Zé Alves, aí 

conseguiu começar a fazer a prática dentro do quadro escolar, mas nesse tempo não tinha 

contratação nenhuma.  

Quando era dia 19 de abril, o pessoal se preparava um tempo antes, com alguns 

grupos, para no dia 19 de abril já começar a fazer as pinturas, fazer alguns cantos, o bater do 

maracá, e fazer algumas partes que era também da nossa tradição. E aí, a luta chegar ao ponto 

de aprovação, de levar grupos de jovens para fazer uma formação intercultural de educadores, 

foi no Parque do Rio Doce, e aí quando aprovou o grupo de jovens para fazer esse estudo, 

para estudar uma outra matéria, que era matéria portuguesa, matemática, e a ciência foi onde 

que foi pensado, entre castigo e consideração, porque nós não trazer um estudo da ciência que 



 

30 

envolve coisas que é da natureza, quando nós falamos da matemática, porque nós não fazemos, 

por exemplo, um trabalho da matemática indígena, e foi aí que foi surgindo. Ideia, junto com 

os caciques do Teirança, e aí foi identificado José Alves dentro desse grupo de formação de 

professores, um dos jovens guerreiros que também é um dos nossos mestres, Xakriabá. E aí 

ele era falante , na época ele identificou que era falante. Avó dele é irmã de minha avó  também, 

e as duas eram falantes da língua.  

            E aí foi ele que fez esse apanhado com algumas coisas que a avó dele falava, tanto de 

história, dos costumes, de tradições, de linguagem. Fez o apanhado tanto em outras aldeias, 

junto com outros professores, alunos e professores que estavam lá, com jovens que estavam se 

formando também, e fizeram um apanhado em todas as aldeias. E ai, conseguiu fazer a escrita 

do primeiro vocabulário na palavra nativa, e porque a nossa linguagem nesse tempo ainda 

não tinha escrita, ninguém sabia como fazer a escrita, aí quando fez esse apanhado e os foi 

identificando como fazer um pouco dessa escrita da forma que o pessoal falava que ele ia fazer 

naquela escrita da forma que ele entendia, do jeito que achava correto que era feito essa 

escrita. E aí, quando apresentou esse vocabulário é quando eles retornaram que fez a 

apresentação e representou esse vocabulário que foi levantado de palavras dentro do 

território, na melhor forma. 

            E ele pensou também em fazer um grupo cultural em que outros jovens, até mesmo os 

professores que estavam estudando junto, com outros jovens que tinham vontade de aprender 

a nossa linguagem. Ele teve a ideia de se formar um grupo de 120 pessoas, entre homens, 

mulheres, principalmente a juventude, e aí na qual eu fiz parte também e comecei a aprofundar 

dentro da nossa linguagem. E aí, mais nesse tempo, ele trabalhava, o contrato era com outras 

matérias e ele tirava um período, era uma vez por semana, ele fazia um trabalho voluntário 

para passar mesmo esse conhecimento para que outros povos que conseguissem esse 

reconhecimento ajudassem a dar condições para um contrato de professores de cultura. 

Então, a gente tem muito que agradecer o Zé Alves, porque ele fez esse trabalho no 

começo, foi voluntário. Aí começou a fazer esse repasso da nossa linguagem, a trazer pessoas 

das comunidades e os anciões para trazer no quadro escolar, para fazer os da fala, falar um 

pouco da história, e aí já veio a fala do artesanato, como que eram as práticas do artesanato. 

Ele veio ensinar também um pouco dessa tradição, dessa sobrevivência, como que era, falar 

um pouco também das comidas típicas. 

 

              A medicina tradicional, então isso se enriqueceu dentro do grupo que o Zé Alves 

conseguiu se formar. E a partir disso a gente fazia parte também e a gente foi pegando esse 



 

31 

ritmo e aí chegou um tempo que com tantas tarefas que ele se passava no dia a dia, foi se 

acumulando e ele tinha uma dificuldade de saúde com o tempo que foi preciso sair para o 

Mato Grosso por causa de um recurso, um trabalho que era um cuidado à saúde que era 

preciso, porque já não era coisa mais da espiritualidade que se resolvesse aqui no território. 

Foi preciso sair do território para procurar outros meios de cuidar dessa saúde com 

outros médicos de fora e aí por esse motivo achei necessário. Aí eu já me interessei pegar essa 

responsabilidade e seguir para frente com esse ritmo do trabalho que eles vinham 

desenvolvendo, porém eu fazer o trabalho do meu jeito da forma que eu vinha pelo meu nascer 

de preparação do nascimento e pegando um pouco daquilo também que ele já tinha dado o 

andamento isso só somou para mim para o xacriabá. Então através disso eu não copiei o 

modelo da forma que eles vinham desenvolvendo suas tarefas, mas eu peguei o meu ritmo da 

forma que eu achava que era correto, mas primeiro eu fiz uma campanha fui nas aldeias e 

conversei com os anciões com os outros companheiros dos pajés. O atual Cacique Rodrigão, 

na época, e os representantes que já trabalhavam. E aí, eu falei dessa importância, que eu ia 

continuar com esse trabalho, o Zé Alves tinha saído, mas eu ia continuar com esse trabalho, 

para somar com aquilo que eu já tinha de conhecimento e repassar algumas experiências 

também que ele já tinha passado.  

Então, como esse trabalho é passado de geração em geração, aí eu conversei com 

minha avó e muitas outras pessoas também que estavam ali para nos acompanhar, para dar 

essa força e esse apoio. E aí, por esse motivo, deu condições do Cacique Rodrigão, mais outras 

lideranças, buscar essa força de um contrato de profissão de cultura na época. Aí conseguiu 

oito vagas para professora de cultura. Foi quando começou o trabalho de professor de cultura. 

                E aí, quando começou o trabalho de profissão de cultura, eu já comecei já a reunir 

os alunos para as noites culturais, num momento como era liberar um contrato de primeira a 

quarta. Eu trabalhava de primeira a quarta no período de dia, de manhã e à tarde, e à noite, 

a gente se reunia alguns alunos maiores, que podiam vir sem a cumprimento dos pais e também 

os pais também, se tivessem vontade de fazer parte também, já vinha porque eu já convidava 

os caciqueiros de Deirantes e convidava também os anciões, e muitos que não estavam no 

quadro escolar, começaram a participar, era fazer treinamento das danças, os cantos, que era 

repassar a nossa linguagem através dos cantos, e aí nós. Começou assim. Aí veio a, quando 

foi no final do ano, veio a formação dos alunos. No final do ano, passar de ano, aí fizemos já 

as preparações com as oficinas das roupas de palha, de espenacho, e aí trabalhar com penas, 

os artesanatos guerreiros de penas e palha, e fazer os cantos para repassar nossa linguagem 

para os alunos. Isso foi no mesmo ano que a gente começou.  



 

32 

E aí por aí, quando teve a formação, a gente acompanhou, tiveram as apresentações, 

e aí aqueles alunos que fizeram parte da primeira formação, que conseguiram receber suas 

roupas de penágio, esses já não saiu fora mais do grupo. O grupo, a gente conversou com eles, 

o grupo permaneceu. A gente marcava, mesmo que não era dia de aula, a gente marcava, era 

fim de semana, tinha vez que nós marcavamos o período de manhã, que os alunos menores 

podiam participar, e já tinha vez que marcavamos o período da tarde, outras vezes a noite.  

E aí, esse grupo cada vez foi ganhando força e vontade de se acompanhar, aprofundar 

mais nesses conhecimentos. Eles acharam interessante que eram coisas que eram nativos, 

eram as coisas que eram do nosso próprio povo, e aí se interessaram, e a partir disso, a gente 

viu que era possível também a gente marcar não só um período, mas que a gente pudesse, por 

exemplo, marcar uma noite inteira de ritual. Durante o dia, a gente começava com um 

artesanato, fazer um artesanato de páreo, de madeira, trabalho com pecinhas de madeira, e 

fazer as roupas e penais. E também ia definir uma equipe para se fortalecer também sobre as 

comídas típicas. 

               E aí no avesso a gente ia fazer um dia para buscar os remédios naturais, fazer uma 

banca com os remédios naturais e algumas coisas de comida típicas. A comida de banana, a 

taioba, a água da raedimbu, farinha da raedimbu, milho, frango moquiado, carne de tatu 

moquiado, bicho de caça que nós pegávamos, nós põe para moquiar.  

Através disso, o pessoal se achou interessante, a gente fez os momentos rituais, que foi 

as primeiras noites culturais que fizemos lá em casa, depois passamos por casa de Dona 

Maria, a Maria Benedita, é uma companheira também que ela é parteira e ela abraçou essa 

casa junto com nós. Então quando a gente não fazia lá em casa, a gente fazia na casa dela, a 

gente começou. A cada oito dias a gente fazia essa noite cultural e aí tinha vez que os próprios 

companheiros já levavam um pouco de alimento, já faziam tudo junto ali, levavam 

canchiquinha, outros já caçavam, a gente levaram laranja e banana também ali nos horários 

dos intervalos para se lanchar, fazer cuscuz e através disso nós não paramos mais. 

           Então esse grupo, através desse grupo que a gente se formou na aldeia do Brejo, e aí a 

gente continuou várias vezes. Os caciques de liderança viu que estava dando certo e pediu 

para a gente continuar e eles começaram a participar, os caciques de liderança, a juventude 

de outras aldeias também começaram a participar e quando outras aldeias começaram a 

participar também, foi o momento que surgiu a ideia de se formar grupos em outras aldeias: 

Sumaré, Santa Cruz, Riacho do Brejo, Riachinho. E aí foi assim, aí ficamos dois anos com um 

grupo acolhendo outras pessoas de outras aldeias. Aí com dois anos surgiu a oportunidade de 

mais outros contratos de professores de cultura, e aí foi, o Pajé Vicente foi convidado para 



 

33 

fazer parte desse grupo, e aí, primeira coisa, ele veio na aldeia Brejo e conversou comigo se 

tinha como a gente acompanhar lá, como a gente já vinha acompanhando há um bom tempo, 

se tinha como a gente ir acompanhar lá para poder dar suporte e fazer essa chamativa para 

outras pessoas puderem participar também. Como era o primeiro ano que eu estava 

trabalhando, ele já vinha trabalhando há muitos anos de acolhimento, de cura, um tratamento 

natural, com muitas pessoas. Mas para trabalhar, atuar dentro do quadro escolar, era o 

primeiro ano.  

            E aí, na qual a gente começou, acompanhando, passei pelo mês, em seguida. Quando 

completou o mês, ele convidou pra gente levar o grupo da aldeia Brejo, na aldeia Catinguinha, 

e convidar outras aldeias, todas as aldeias pra fazer parte. Pelo menos um ou dois que se 

fizesse parte ali, se interessasse, se recontinuava também. E aí, a gente, na época, a gente 

conseguiu fazer combinado.  

Só da aldeia Brejo, a gente levou um ônibus e um caminhão pra aldeia Catinguinha, e 

lá foi acolhido mais outras aldeias também, que tinham vontade de fazer parte. Através disso, 

se formou o segundo grupo da aldeia Catinguinha, e aí, aqueles participantes que 

participaram na Catinguinha junto com nós não saiu fora, continuou participando com nós e 

com a aldeia Catinguinha. E foi onde surgiu muitos grupos dentro do território, em cada aldeia 

se formaram. Sempre eles convidavam para a gente ajudar nessa formação dos grupos. E aí 

esse grupo foi crescendo. Uns precisavam sair para o corte de cana, outros saíram para a 

colheita de café. Aí foi mudando as pessoas, mas ainda aqueles que ficaram tiveram 

resistência. Os Caciques de Herança tiveram também dando esse apoio.  

Hoje os Caciques de Herança se fortaleceram bastante. E tem dado esse apoio. A gente 

agradece muito os Caciques de Herança. Porque deu esse apoio, suporte, para nós ali, junto 

com os demais lideranças ali, para poder a gente continuar com esse grupo. Porque sabiam 

que também estavam dando um resultado. E aí eles começaram a participar e começaram a 

fazer algumas coisas. Dentro do grupo, os momentos meio que cediam um fogo ali, tinha os 

momentos dos cantos, das danças, durante a noite, mas também tinha os momentos de cada 

ancião se posicionando numa fala, dando essa força, um fortalecimento da espiritualidade ali 

que foi ainda que foi dada a oportunidade para muitos jovens seguir em frente com a luta, as 

lutas sobre a ocupação territorial, as lutas também em busca dos nossos direitos à terra, 

direito à saúde diferenciada, direito à educação diferenciada, então, antes eram os caciques, 

as lideranças que sempre se viajavam, a partir do momento que dormiam um cacique junto 

com os caciques, com os outros caciques que atuam, e as lideranças deu condições para o 

jovem. Jovem que faz parte do grupo viajam, muitos hoje tem como referência também 



 

34 

guerreiro da luta, que ajuda a responder também dentro de muitos setores para dar uma 

resposta para nosso povo xakriabá. Isso só tem mais que crescer, cada vez acredito que cada 

vez vai sempre se fortalecendo.  

             Hoje esse grupo da Aldeia Brejo, na qual eu faço parte, temos como base nos 

companheiros de Dilsim, Dona Vanda, Nemerson, Romildo, Izael, que ajuda também a compor 

esses cantos. Temos nossos companheiros Izael e Dilsim, e a maior composição de muitos 

cantos que tem dentro do grupo. Desses últimos tempos para cá, sempre teve essa contribuição 

deles. Nos primeiros momentos, tinha os companheiros também que sempre estavam juntos. E 

um deles que ajudou a compor alguns cantos também foi o Rânison. Então, através disso, cada 

vez só somou o que a gente tinha de conhecimento e se foi se fortalecendo. Eu acredito que a 

partir de hoje, a partir de agora, cada grupo que tem hoje tem suas referências, mas também 

foi nascido da Saúde Kamãrakon. Então, é isso. O que a gente puder, a gente fala mais, mas 

queremos mais é agradecer e dizer que estamos aí para somar. 

          Dentro do grupo também, a gente orienta os grupos, tanto o grupo Camorâmocon e 

outros grupos também. A gente orienta dentro das noites culturais muitas coisas importantes. 

Quando faz a passagem de um guerreiro ou guerreira que é de referência ao nosso povo 

xacriabá, tem o tempo de fazer os nossos cantos. Quando não se pode cantar um canto mais 

de encantado, a gente faz um canto ali que ajuda a fortalecer a espiritualidade. Temos também 

os cantos que quando não pode fazer seu ritual de bater o maracá, de fazer uns cantos mais 

que que envolvem encantados, que têm algumas manifestações, mas também são cantos que 

ajudam a fortalecer dentro da espiritualidade. Para a busca daquilo que é necessário de trazer  

um bom resultado para nosso povo.  

         E por isso, a gente pensou também nessa formação desse grupo, trazer alguns 

instrumentos para também fazer a prática dos cantos, que chamam-se canto festival, porque o 

festival vem um canto que ajuda nesse fortalecimento. E aí tem os cantos que a gente não pode 

cantar. Quando eu falo essa alguma pessoa, por exemplo, se fala de ser um pajé, dentro do 

Xakriabá a gente fica um ano sem bater o maracá e sem fazer os cantos que falam de 

encantados, o que a gente não faz. Os cantos que falam sobre bater o maracá, que falam sobre 

a jurema, que falam sobre encantados, se não é alguns encantos, caboclo, e aí a gente deixa 

mais conservado. E aí nesse momento que a gente não pode fazer. Tem outros cantos que é 

mais leve, que se fortalece e ficam uns conservados para mais na frente. 

            Quando morre uma pessoa, um jovem, se não estiver fazendo parte desses rituais, a 

gente tem a conservação de 30 dias sem bater os maracás, sem cantar os cantos fortes. E aí, 

nesse período que a gente não pode bater o maracá, a gente continua sempre com o momento 



 

35 

desse festival, que é um canto mais leve que pode usar algum instrumento, pode usar o violão. 

E aí, para repassar esses informes e repassar também algumas práticas que é nossa e outras 

coisas que também da nossa cultura que ficou um pouco adormecida, tem as noites culturais 

que eram noites culturais rodizio. E aí ficaram... nessa organização. Das noites culturais 

rodígidas do Xakriabá, fico eu, daí do  Xakriabá e o pajé, e a visita de Xakriabá. 

          E agora, como o Pajé Vicente fez essa passagem, não completou uma ano ainda e tem 

alguns cantos que a gente não pode fazer. E ficamos uns seis meses sem fazer, de quatro a seis 

meses sem fazer as noites culturais de rodízio, mas agora a gente já deu início, já fizemos já 

duas noites culturais e a gente vai continuar essa noite culturais que é rodízio, um orando em 

uma aldeia, outro orando em outra, tem que circular esse círculo, circular até chegar onde a 

gente fez a primeira noite culturais. Então, é uma forma que a gente deixa claro que quando o 

Xakriabá não pode participar dos nossos rituais, é porque alguma pessoa de referência fez 

essa passagem. E se nós fizermos o canto também nesse tempo e não chegar ao tempo certo, 

isso puxa muita geração. Faz passar de mais outros guerreiros ou guerreiras sem de puxar 

algum canto pesado tem as manifestações e ai chega se baixa, se aproxima, se incorpora e 

pode correr a vez de mais pessoas fazer a passagem da sua oramento de mais pessoas que 

tenham doente fazer a passagem mais rápido então é isso, obrigado. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nemerson Xakriabá (Psêkwa): 



 

36 

 

 

Meu nome é Nemerson Gonçalves de Araújo, do território xakriabá, atualmente 

residente aqui na Aldeia Brejo mata Fome, desde quando eu nasci eu moro na Aldeia Brejo 

Mata Fome. Eu não fiquei sabendo como foi o começo da existência do grupo, pois, é uma 

coisa assim que a gente já vem desde pequenininho, também participando dos momentos 

culturais aqui do nosso povo xakriabá.  A gente vem vivenciando desde pequeno só. 

     Essa história do grupo, essa história do povo xakriabá, a cultura mesmo em si, a gente sabe 

que foi muito desafio que o nosso povo passou. Antes daí não podia mostrar a cultura, porque 

tinha muita perseguição, mas a partir do momento que o pessoal começou a levantar a cabeça 

e começou também a lutar para manter esse reconhecimento como povo Xakriabá, como 

indígena mesmo, foi muita resistência dos nossos povos, dos nossos antepassados. 

       Para que a gente conseguisse se manter firme e forte no nosso território, muita luta foi 

travada, muito sangue foi derramado e a cultura vem em primeiro lugar. Quando se fala de 

cultura, de grupo cultural, envolve tudo isso também. Envolve música, envolve espiritualidade, 

envolve a história do povo. O pessoal que participa desses grupos só tem a ganhar na vida, na 

vida tanto pessoal quanto espiritual. Também motiva muito os jovens a seguir firme e forte, 

como nossos antepassados vinham seguindo, buscando nosso grupo cultural. 

        A  aldeia Imbaúba também é uma referência muito grande para todo o nosso povo 

xacriabá. A questão da música por exemplo, grande parte são composições do grupo  

Kâmrãmkõ Awrãwdê, são aceitas e praticadas pelo nosso povo e de certa forma representa 

todo nosso povo Xakriabá, por isso a gente fica muito feliz em participar desse grupo desde 

pequeno, seguindo a tradição desde nossos pais até os nosso filhos também. 

 



 

37 

           A gente quer que segue nessa mesma linha, como a gente seguiu, começou de pequeno, 

então a gente vai morrer na cultura, sempre mostrando nossa identidade, nossa cultura, nossos 

cantos, aonde quer a gente vai a gente tem que mostrar que a gente é originário.  

          Apesar de muita luta que teve antes, mas hoje a gente vai morrer na cultura, a gente fica 

feliz. A luta também não para, a gente só muda de forma de luta. Então, o que a gente puder 

mostrar fora, aqui dentro do nosso território, e trazer mais gente para estar participando 

também desse momento cultural, dentro do nosso povo, para nós é uma fortaleza muito grande. 

A gente se sente em outro mundo quando a gente está cantando a música, a gente está 

participando do nosso ritual na beira da fogueira, no lugar sagrado, onde que a gente tem 

muita referência. Muita referência na série da Funai, onde que até a família do nosso Cacique, 

o Saudoso Rodrigão e é onde reside também o atual Cacique Domingos, a referência pra nós, 

sendo da Aldeia Brejo. Também é com os cantos novos, com os cantos antigos, que dá fortaleza 

pra nós. Quando a gente tá no cantando que arrupia a pele, né? Que a gente arrupia mesmo 

e é bom demais. E é isso aí, irmão. 

O grupo é uma escola fora da escola. Por quê? Porque ali a gente não vai estar 

estudando em quatro paredes, mas a gente está estudando a forma de vivência, a gente está 

aprendendo cada vez mais. Quando o mais velho está junto com a gente, a gente aprende uma 

forma de dialogar com eles, uma forma de respeitar, uma forma de a gente estar se engajando 

cada vez mais na cultura do nosso povo. Quando a gente vai contar as histórias dos tempos 

antigos, dos tempos passados, a gente vê que não era fácil, não é fácil. Então a gente procura 

prestar bastante atenção no que eles estão falando para a gente, na história que estão 

contando, para a gente também seguir nessa linhagem e repassar também as suas histórias 

por nossos filhos. Tem um sozinho, mas depois eu tenho mais. Mas é isso aí, é muito importante 

também acompanhamento dos papais, das mamães, dos mais velhos, a gente ouvir certinho e 

seguir naquela linha ali, para que a gente se torne uma pessoa melhor, uma pessoa de 

referência na parte cultural. E o que a gente faz lá no grupo é o que eu faço, eu sou mais da 

parte da musicalidade, da cantoria, eu que sou muito de cantar, aqui na Cula a gente faz um 

engraçado também para ficar animado, para trazer mais gente também, mas na parte quando 

é sério a gente está lá pronto para participar na seriedade. 

Então, falando de situação que foi marcante para a gente, eu acho que assim, cada 

encontro que a gente tem, cada um é uma história diferente, porque a gente sente muita 

emoção, muita inspiração, muita alegria. Então, cada encontro que a gente tem é marcante, 

porque ali está a cultura de cada um, cada um está com a sua espiritualidade forte, então é a 

alegria demais, não tem um momento específico para dizer que foi mais marcante, mas digo, 



 

38 

falo aqui que todos os encontros são marcantes, porque cada encontro tem uma história 

diferente, é muita alegria que a gente sente de estar ali conversando. Cantando, praticando 

nossa ancestralidade, contando as histórias, então cada encontro é marcante. Só quem vai lá 

e participa dos encontros que vai sentir isso, então é desde já convidar todos, todos para 

participar, mostrar a cultura que tem dentro de você, cantar os cantos com vontade, soltar a 

voz, então é isso aí, eu procedi. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

39 

Kaktôkãrê Xakriabá 

 

 

 

Na verdade, a gente já nasceu vivenciando isso: a cultura nos corações da gente. E a 

partir do momento que você nasce ali na TI, que você é um indígena, você já nasce com a 

cultura na sua alma, no seu coração. E daí então, os pais da gente, os avós com os mais velhos 

ali, só orientam a gente a praticar. Os dias que vão passando, de acordo com você vai 

crescendo, isso aí vai aumentando, você vai buscando mais conhecimento da cultura, que é 

uma coisa ali permanente, que instala muitos sabedores, que vêm de nossas ancestralidades. 

É um momento bem bacana ali, bacana demais no momento cultural que a gente está fazendo. 

E tipo, na verdade a gente já nasceu conhecendo já das existências, dos grupos, atravessando. 

A velha dos mais velhos, incentivando a gente, a gente já conhecia. Portanto, assim, a cor de 

gente vai crescendo, a gente começa a praticar junto com os nossos parentes. Os guerreiros 

aí, os jovens aí, interagindo mais na cultura, que tem que ser. Se a gente é indígena, a gente 

tem que praticar a nossa cultura de um modo que é mais bonito. Que é o bonito que eu falo é 

você praticando pintura, demonstrando ela de um jeito, de modo que dá para os nossos 

parentes entenderem que a gente ali vive permanente na cultura ali, conhecendo mais a 

expectativa boa da cultura, um ensinamento dos ancestrais. E de acordo a gente vai praticando 

cada ano, a gente vai conhecendo mais, sabendo de mais existência dos antepassados que 

lutaram, que até hoje continuam lutando, dos que derramaram. Para que nós conseguíssemos 



 

40 

existir. E foi através de histórias culturais, das lutas que eu fui conhecendo as existências de 

cada grupo, de cada aldeia, e de onde vem os fortalecimentos. Cada grupo, cada aldeia é um 

fortalecimento para um povo só. A força é uma só. Por mais que os grupos sejam divididos 

nas aldeias, mais a força que eu nele dentro do corpo da gente é uma só. A espiritualidade é 

uma só que vem ali, dando força para cada um de nós guerreiros e guerreiras naquele 

momento. 

O grupo pra mim é importante porque ali vai elaborar tantas energias positivas que 

você aprende ali com os mais velhos, ensina tantas coisas boas relacionadas à cultura, 

relacionadas à luta, que a cada ano que for para que vai passando, as forças, as trajetórias 

de luta, de história ali, você vai aprendendo. E a gente acha importante porque ali você vai 

mantendo os conselhos dos mais velhos, dos pais como uma aula, só que porém ali você está 

estudando uma matéria que fala da sua convivência na aldeia, uma matéria que envolve a 

espiritualidade, que você tem que saber como devemos representar ela de uma forma boa, que 

é demonstrar a nossa cultura de onde a gente for, a gente tem que carregar ela nos nossos 

corações. Dependendo de tudo, a gente está firme e forte na luta, ali, em momentos culturais, 

levando aquela boa convivência com os nossos parentes, mostrando a beleza do Brasil, porque 

a beleza do Brasil é nós, indígenas mesmo, que o que enfeita o Brasil é o coca, na verdade. 

Isso é o que a gente tem que levar nos nossos corações, porque há muito tempo o Brasil 

era convivido por indígenas e a gente tem que saber essas histórias para passar para os nossos 

filhos daqui um tempo, porque a gente vai precisar da nossa juventude daqui um tempo. Hoje 

eu me vejo como um jovem, mas daqui um tempo vai ter mais jovens além de mim. A gente tem 

que passar os conhecimentos também, tem que buscar aprender logo agora os jovens para, 

quando a gente ficar mais velho, a gente passar para a juventude que tem para vir na nossa 

aldeia, passar ali como foi a luta. Como aconteceu, ensinar a maneira mais expressiva de 

aprender a cultura, assim como eu aprendi com os mais velhos, meus avós, pais, professores 

de cultura também. E a gente agradece a cada um, que ensinou a gente que dá o dê, a gente 

agradece diretores, agradece aí todos os professores de cultura, que incentivam a gente a 

praticar nossa cultura cada dia, cada momento, cada dia que passa, cada dia que você vive 

no seu dia a dia, você tem que participar, elaborar uma coisa cultural, que se torna a marcar 

o nosso retorno de vida de cada um de nós. E é isso. 

Eu quis participar do grupo, na verdade não é o porquê eu quis participar, a verdade 

é que a gente tem que participar, a gente se vê como indígena ali, você tem que participar da 

sua cultura, você tem que colocar ela no seu coração de uma forma ali que você entende ela 

bacana, que é ser participando ali, que cada um que chega a ver quer participar não tem jeito, 



 

41 

porque é boa a minha cultura, e no momento que você está naquela espiritualidade ali, você 

quer participar assim, eu desde uma criança, que eu sempre fui por dentro da cultura, sempre 

quis participar, e estou participando e continuarei participando cada dia, e a gente interagir 

assim, ser um membro de um grupo cultural é muito bom que você está representando ali sua 

verdadeira identidade, que é você ser um índio.  

Que na verdade a gente é o povo originário do Brasil e a gente interagir no momento 

cultural a gente só traz mais força, só mais vontade, só mais vontade mesmo de querer 

participar. Porque a gente participa porque é uma hora que a gente lembra dos antepassados, 

das histórias. Agora eu falei das histórias que os mais velhos contam pra gente, ali você vai 

buscando mais conhecimento, você quer aprofundar mais naquele conhecimento pra tentar 

aprender de alguma forma como foi a luta dos antepassados. E que até hoje a gente tem que 

relembrar a luta dos povos que já se ancestralizaram e deixaram pra gente que é jovem. E hoje 

eu incentivo a juventude até aqui da minha aldeia, todos os indígenas pra praticar a cultura, 

chegar a se interagir com nós do grupo. Está em aberto para quem quiser participar, jovem 

indígena aí, para todos os parênteses que querem participar, e eu já nasci deste jeito, dessa 

vontade de participar do grupo. Assim que eu entendi, de quando eu me entendi por gente, que 

eu fui conhecendo mais a cultura, participando ali, ali com os meus parentes ali, a gente dá a 

vontade da gente só, aumenta a participar dessa coisa boa, maravilhosa que existe aqui no 

nosso aldeio, no nosso momento cultural, que cada momento cultural que a gente faz ali é bom 

demais, é um momento muito rico, de espiritualidade ali, de força, de muita alegria. Todas as 

forças, alegria e mais querer para você participar ali do grupo, dos cânticos, que é através da 

dança do tântico que se faz, gerando mais força e mais vontade, mais querer, mais vontade de 

lutar, para querer ali uma boa convivência. 

O que eu aprendo ali no grupo, o que eu aprendo, na verdade, a gente aprende ali a 

boa convivência com os mais velhos, respeitar cada um parente, que a gente vive assim, 

incentivado por os nossos professores de cultura, diretores de escolas, cacique, liderança, que 

incentiva a gente, respeitar a cultura de uma boa forma, e cada um parente daqui, da nossa 

aldeia, e assim, para interagir, a gente aprende a interagir com os outros demais ali, aprende 

ali muitas coisas boas, muitas energias positivas ali, seguindo o coração da gente. É um 

momento de espiritualidade muito rico para nós, muito importante, a nossa espiritualidade na 

que ele vem a fortalecer, é o espírito de cada um guerreiro. Que está nesse momento, e a gente 

vive assim, buscando sabedoria, e a gente aprende muitas coisas boas envolvidas, que ali a 

espiritualidade te ajuda, te dá um bom aquecimento para você, a gente aprende muitas coisas, 

cânticos novos que vão surgindo na aldeia que os nossos guerreiros vão compondo. As músicas 



 

42 

a gente vai aprendendo ali naquele momento, a gente vai aprendendo a interagir também de 

um modo assim, de um modo assim mais, mais elevativo assim da nossa vida, a gente consegue 

interagir bem com os demais, o que a gente aprende ali no grupo ali, a gente vai conseguindo 

interagir ali com os mais velhos, com os envolvidos, crianças e adolescentes, que a gente 

aprende tantas coisas boas que ficam no coração da gente pra vida inteira. Para onde você 

carrega aquele conhecimento, que é o trajetório que você aprende ali num momento ali, 

naquele grupo, e é um momento muito bom, de extrema importância para cada um de nós, que 

fica na história do nosso povo. 

Todos os momentos culturais que eu participo, todos os movimentos culturais que você 

está interagindo, são marcantes. Ali você vive muita espiritualidade boa. Tudo que você vive 

baseado na cultura é marcante, se torna marcante na vida da gente, se torna ali um ato de 

força, de experiência cada vez mais ali na vida da gente. O que a gente aprendeu ali com os 

mais velhos, interagir, o que a gente aprendeu ali é um cântico, ou seja, dialogar uma coisa 

cultural ali de uma forma mais fácil, aí já se torna marcante na vida da gente. É um momento 

marcante, bem marcante mesmo, na minha vida cultural mesmo.  

Eu falo por minha formatura, formatura do terceiro ano foi ali um momento que foi 

marcante na minha vida. Deixou saudade e foi um momento que tava todo o meu grupo 

interagindo, o grupo que eu participo, interagindo ali na minha formatura. Ali foi um momento 

bem marcante, que através de cânticos ali e apresentações. Que ali foi bem marcante no 

momento que meu grupo apresentava. E eu falo que foi marcante porque, assim, foi uma coisa 

bem bonita. Na verdade, todas as formaturas que fazemos aqui foram bonitas, mas a minha 

marcante foi a da minha última formatura de terceiro ano. Foi marcante, que foi onde eu fui, 

citou, fiquei o último, a pegar o diploma, aí pra me acompanhar foi meu grupo inteiro, pra 

pegar meu diploma junto. Isso foi marcante e ao mesmo tempo emocionante também, que ali 

se eleva. A vida inteira aquele momento.  

Cada vez que a gente lembra, parece que a gente está participando naquele momento 

de novo. Parece que se torna a voltar naquele mesmo momento. E foi um momento bem 

marcante, que foi também ali de onde surgiu a minha primeira música. E hoje eu também sou 

um dos compositores de música do Xakriabá. Foi um dos momentos marcantes também, que 

ali foi onde elaborou a primeira música, onde a gente mostrou o conhecimento, o que 

aprendemos com as imagens, o que a gente aprendeu com as pesquisas dos professores de 

cultura, dos entendidos ali. Ali foi um momento bem marcante, a gente aprendeu tantas coisas 

boas da cultura. E ali na minha formatura, a gente demonstrou de uma forma bonita. Na minha 

vida, na vida de cada um, membro do grupo de cada um, Shakir Aba. 



 

43 

 

É uma história que deve ficar na memória e nos corações da gente. Eu costumo dizer 

que os momentos culturais que passam, eu não guardo eles no meu coração, porque o coração 

um dia para de bater, eu guardo eles na minha alma, porque ali você vai levá-lo para a vida 

inteira. Ali a gente faz na espiritualidade e você busca tantas coisas boas, e ali vem a renascer 

só força e muita alegria. E isso é um momento marcante na vida de cada um Xakriabá. E isso 

foi o momento mais marcante entre o grupo aí e de todos os xakriabá. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

44 

Considerações finais 

 

Apesar de fazer parte do grupo KÂMRÃMKÕ AWRÂWDÊ e estar presente no dia a 

dia dessa história que construímos juntos, fazer este trabalho me fez escutar a maneira como 

cada um participa do grupo de maneira mais atenta. Percebi que o grupo é um lugar de força 

para cada um de nós e por isso ele fortalece todos nós, o povo Xakriabá. Nas falas de cada um 

dos participantes podemos escutar que esse espaço do grupo é um espaço importante para os 

Xakriabá retomarem cada vez mais sua cultura e ampliarem sua relação com o território. 

No início, eu queria fazer um filme registrando a fala de cada uma das pessoas que 

participa do grupo e registrando os rituais. Mas, acabou não dando tempo. Eu fiz muitos 

registros para fazer o filme, que servirão para mostrar para os mais novos, para as crianças e 

adolescentes. E, mais pra frente, quero ainda fazer esse filme. 

A importância de registrar as práticas do grupo, seu cotidiano e seus rituais, tem a ver 

com a possibilidade da gente não perder de vista essa história e reavivar cada vez mais nossos 

cantos, nossa língua, nossos encantados, nossas imagens e, com isso, fortalecer nossa presença 

no território. Durante muito tempo tivemos que esconder nossa cultura, não podíamos falar 

nossa língua e nem dizer que éramos indígenas. Mas, o caminho que queremos seguir é o 

caminho da retomada de tudo aquilo que ficou escondido por uma necessidade de 

sobrevivência. Hoje a nossa resistência tem a ver com mostrar quem somos e como vivemos 

no nosso território. 

 

 


	KÂMRÃMKÕ AWRÃWDÊ: NA MESMA PISADA! NA MESMA VOZ! 17
	COMPARTILHAMENTO E APRENDIZADO A PARTIR DOS ENTREVISTADOS! 18
	ENTREVISTAS 22
	CONSIDERAÇÕES FINAIS 446

