
 
 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 
FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

CURSO DE FORMAÇÃO INTERCULTURAL PARA EDUCADORES INDIGENA 
HABILITAÇÃO: LÍNGUAS, ARTES E LITERATURA 

 
 
 
 
 
 

 
NAYA FERREIRA CONCEIÇÃO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

A FESTA DAS ÁGUAS DO PONTO DE VISTA DAS MULHERES DA ALDEIA 
IMBIRUÇU, CARMÉSIA (MG) 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
BELO HORIZONTE 

2024 



 

 
 

UNIVERSIDADE FEDERAL DE MINAS GERAIS 
FACULDADE DE EDUCAÇÃO 

CURSO DE FORMAÇÃO INTERCULTURAL PARA EDUCADORES INDIGENA 
HABILITAÇÃO: LÍNGUAS, ARTES E LITERATURA 

 
 
 
 
 
 

 
NAYA FERREIRA CONCEIÇÃO 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

 

A FESTA DAS ÁGUAS DO PONTO DE VISTA DAS MULHERES DA ALDEIA 
IMBIRUÇU, CARMÉSIA (MG) 

 
 
 
 

 
Trabalho de Conclusão de Curso 
apresentado como requisito parcial 
para obtenção do título de graduação 
em Formação Intercultural para 
Educadores Indígenas (FIEI)  
 
Orientadora: Profa. Dra. Clarisse M. 
C. Alvarenga 
 
Coorientador: Prof. Msc. Flávio 
Henrique de Oliveira Santos 

 
 
 
 
 

 
BELO HORIZONTE 

2024 



 

3 
 

AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente agradeço a Niamissũ ( Deus) e aos Naô ( Espíritos de luz). 

 

Agradeço meu esposo Adreano Pinheiro dos Santos, que esteve todo o momento 

ao meu lado, me incentivando a me aperfeiçoar na área da Educação, para que 

pudesse passar ensinamentos de qualidade aos meus filhos, por ter me fortalecido 

a cada dia para lutar por essa Conquista. Agradeço a toda minha família, aos meus 

pais em especial, por terem sempre acreditado em mim e me incentivado, em 

todos os momentos; ao meu irmão Itohã Ferreira que esteve ao meu lado, que me 

ajudou bastante na construção do meu filme, agradeço todos os risos, choros e 

cuidados no momento em que precisei. 

 

Aos membros da comunidade Imbiruçu, que entenderam a minha ausência durante 

esse período de curso. Agradeço às minhas lideranças, Cacique Txonang e vice 

Akairã; Agradeço à minha orientadora,, Clarisse Alvarenga, por suas ilustres 

orientações; Agradeço a todas minhas entrevistadas, porque sem eles seria 

impossível a realização deste trabalho: Sirlene Braz, Lucidalva Alves, Adriana 

Oliveira, Jaqueline ;Agradeço às minhas comadres Ana Flávia e Patrícia Pinheiro, 

por ter me acolhido tão bem, que foram meu refúgio e por tudo que fizeram por 

mim nesse tempo de curso ; Agradeço a todo o núcleo FIEI, em especial aos 

professores que passaram por minha turma, agradeço ainda, ao FIEI, a 

oportunidade de ter conhecido outros povos durante o período de curso. 

 

Um obrigado à Universidade Federal de Minas Gerais, por me proporcionar 

essa primeira formação; enfim, como não poderia esquecer, a imensa gratidão aos 

colegas da turma LAL, pelos momentos especiais por que passamos durante 

esses quatro anos: aos Pataxó da Bahia e aos colegas Xakriabá. 

 

  



 

4 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO .................................................................................................................... 5 

MEMORIAL ......................................................................................................................... 6 

OFICINA DE AUDIOVISUAL REALIZADA NA ALDEIA IMBIRUÇU ................................... 10 

FESTA DAS ÁGUAS ......................................................................................................... 13 

CASAMENTO TRADICIONAL PATAXÓ DE MINAS GERAIS ............................................. 21 

FILMES SOBRE A FESTA DAS ÁGUAS REALIZADOS POR OUTROS AUTORES ..... 26 

A HISTÓRIA DA FESTA DAS ÁGUAS POR NAYA FERREIRA ...................................... 27 

Roteiro de entrevista: ................................................................................................. 30 

CONSIDERAÇÕES FINAIS: VENDO JUNTOS NA ALDEIA .............................................. 32 

BIBLIOGRAFIA ................................................................................................................. 34 

 

  



 

5 
 

 
INTRODUÇÃO 

 
Neste trabalho busca-se trazer visibilidade das mulheres da do imbiruçu no ritual 

da festa das Águas. Procurei compreender a história de como surgiu esse ritual 

e sua importância para o povo pataxó de Minas Gerais, trago essa história 

contada através das mulheres mais velhas da aldeia imbiruçu, aldeia onde foi 

realizada a primeira festa das Águas. 

Apresento esse relato através de um filme em que as mulheres são 

protagonistas mostrando a preparação do ritual e toda a situação em que estão 

inseridas mostrando a força e a representatividade das mulheres. O meu intuito 

ao realizar esse trabalho foi justamente dar visibilidade para elas, pois em todos 

os filmes e documentários produzidos sobre a festa das águas sempre 

houve um apagamento das mulheres, sendo uma pessoa que nasceu e cresceu 

no ritual observei tamanha importância do papel das mulheres. 

A realização desse trabalho é de grande importância pois mostra toda a 

preparação da festa até chegar o dia da comemoração tem como em cada 

momento a mulher se faz presente para que a festa seja realizada. O que 

nunca foi mostrado pelo olhar não indígena. Trazendo uma história de como 

surgiu a festa usando como ferramenta de resistência às lentes de uma câmera 

que tem como intuito conservar essa história para que as próximas gerações 

tenham conhecimento de todas as tradições, deixando registrados o rosto das 

mulheres que na maioria das vezes são grande responsável para a 

transmissão do conhecimento. 

Como relata Jaqueline no filme: “assim como as mulheres são responsáveis 

por gerar a vida, somente elas tenham cuidado e o saber de repassar os 

conhecimentos". Deixo aqui essa frase que diz muito o porquê o foco desse 

trabalho ser mulheres ao embiruçu pois assim como a minha avó Hêmugây nos 

ensinou, a mulher pode ser e fazer o que ela tem vontade. Sendo assim espero 

que tenham vontade de ler e assistir essa pesquisa, por um olhar de uma 

mulher indígena que por onde pisar carregará os ensinamentos de todas as 

mulheres da aldeia imbiruçu. 

 

  



 

6 
 

MEMORIAL 

 

Meu nome é Naya Ferreira Conceição, tenho 26 anos, sou indígena pataxó e 

vivo na Aldeia Imbiruçu, em Minas Gerais. Sou neta do Cacique Mongangá e 

bisneta do cacique Tururim, grandes líderes do povo Pataxó. Destaco aqui 

esses nomes pois tenho muito orgulho de pertencer a essas duas famílias. 

Nasci na aldeia imbiruçu, no município de Carmésia, Minas Gerais. Na minha 

aldeia tive uma infância maravilhosa, desfrutando de tudo que ela tem a 

oferecer: córregos, árvores e frutas. Sempre estudei na escola indígena, onde 

obtive muito conhecimento sobre minha cultura, tanto na prática e também 

através da oralidade. 

 

Minha mãe Lucidalva Alves Ferreira e o meu pai Ronaldo Alves da Conceição 

sempre tiveram muito conhecimento sobre nossos costumes e tradições. A 

escola apenas reforçou todo esse conhecimento que meus pais me passaram. 

Em minha aldeia sempre me destaquei pela forma de falar da minha cultura. 

Acredito que por sempre ouvir histórias contadas pelos meus pais e os anciões 

da aldeia. Desde criança eu amava ouvir as histórias do meu povo e até 

mesmo os conselhos que recebemos dos mais velhos. 

Aos meus 14 anos entrei no Ensino Médio em uma escola não indígena, pois 

em minha aldeia não era ofertado. Tive muita dificuldade na adaptação por se 

tratar de uma escola na cidade. Tudo era muito diferente da escola indígena, 

onde temos nossa liberdade em todos os espaços do território. De uma hora 

para outra me vi dentro de uma sala de aula fechada, com muitas pessoas 

desconhecidas, totalmente fora da minha realidade. Então desisti de estudar. 

 

Com 15 anos me casei e logo engravidei. Novamente abandonei os estudos por 

ser uma gravidez de risco. Quando completei 19 anos, tivemos a conquista da 

implantação do Ensino Médio em minha aldeia e voltei a estudar. A diferença de 

aprendizado que tive na escola diferenciada foi enorme. Estudei com pessoas 

que sabem da minha realidade. O aprendizado e as relações foram 

maravilhosos. Foi aí que me formei aos 21 anos e tive minha segunda filha 

nesse mesmo ano. 

 



 

7 
 

Ao me formar, fui muito incentivada pelos meus pais e meu marido a fazer a 

inscrição no FIEI, pois todos são formados na Formação intercultural para 

educadores indígenas. Além de me incentivar, também serviram como 

inspiração, pois estive presente em toda trajetória deles no curso. Em 2020 

conseguiu uma vaga na habilitação de Línguas, Artes e Literatura. Foi uma 

alegria imensa, sempre tive todo apoio e incentivo do meu marido. Somente em 

2022, pudemos ter aulas presenciais, todos vacinados e com todas restrições. 

As aulas, no início, eram remotas devido a pandemia da COVID - 19. Uma 

experiência incrível poder estar naquele espaço - Faculdade de Educação da 

UFMG - em que acompanhei meus pais estudando na infância e perceber que 

hoje é a minha vez de ocupar esse território, vivendo aquele sonho. Foi 

maravilhoso. 

 

Meu marido e eu sempre fomos apaixonados em fazer músicas e traduzir para a 

nossa língua materna (Patxohã). Meu marido tem uma facilidade imensa para 

isso, então já faz muito tempo que fazemos música para a comunidade cantar 

nos rituais da aldeia. Nos rituais da minha aldeia há sempre um momento em 

que a dança passa a ter a presença somente das mulheres, com cantos e 

danças específicas delas. Para esse momento eu fui escolhida para tirar o 

canto. Vejo essa escolha como uma responsabilidade e busco valorizar e 

respeitar muito esse momento, pois é onde todas cantam em uma só voz e 

trazem juntas toda a força do canto das mulheres. Em minha comunidade 

sempre tive uma boa vivência com todos. As mulheres da minha aldeia me 

inspiram muito pois tem uma força incrível. Tenho uma ótima relação com todas, 

tento manter sempre o diálogo e observar o jeito de ser de cada uma. Quando 

criança observava que, dias antes da festa das águas, mulheres se reuniram 

para fazer as pinturas nelas mesmas desde as mais velhas às mais novas e até 

mesmo nas bebês recém-nascida, pois acreditamos que assim que o bebê 

nasce tem que ter um contato imediato com a tinta de jenipapo, para que 

quando crescer não tenha nenhum receio de usar, ou alguma reação, pelo uso. 

 

Então isso me fascinou e achava a coisa mais linda uma mulher pintando a 

outra. Ao observar minha tia Reudiones Alves da Conceição pintando outras 

mulheres, falei para ela do meu desejo de também realizar pinturas em 



 

8 
 

mulheres. Ela disse que é observando e praticando que se aprende, me disse 

que com o passar dos dias o jenipapo vai sumindo da pele, e que eu poderia 

estar refazendo a pintura antes de sumir, e assim poderia praticar. Quando isso 

aconteceu, minha tia observou que eu tinha habilidade e me falou que, no ano 

seguinte da Festa das Águas, eu já poderia estar fazendo a pintura. Conforme 

eu fui crescendo, minha coordenação motora foi ficando melhor e com isso criei 

mais habilidade. Em minha família são cinco irmãos: três homens e duas 

mulheres, incluindo eu. Todos nós fazemos pintura para os rituais. 

 

Minha irmã mais velha sempre fez a pintura da noiva, quando acontece o 

casamento tradicional pataxó. A pintura da noiva é uma pintura muito importante 

na vida da noiva, um registro que a mulher carrega para a vida. A pintora 

escolhida precisa estar preparada psicologicamente e espiritualmente, pois ao 

pintar a noiva ela recebe toda a positividade e boas energias ao ser pintada. Por 

muito tempo minha irmã ficou responsável por essa função. Como ela morava 

em outra aldeia e eu fui me destacando nas pinturas, fui escolhida para dar 

continuidade a essa função. Como mulher indígena, mãe, esposa e filha, me 

dedico muito à minha cultura. Ao meu ver, pintar e iniciar o canto das mulheres 

é de grande responsabilidade e representa muito para mim. Eu cresci em meio a 

mulheres fortes e de garra. Cito aqui a minha avó Dona Rosa, a matriarca da 

aldeia imbiruçu, esposa do cacique Mongangá meu avô, o qual cito no início do 

texto. 

 

Depois do falecimento do mesmo, ela passou a liderar a aldeia juntamente com 

meu tio, cacique Romildo. Dona Rosa sempre teve na postura de liderar, grande 

conhecedora dos saberes tradicionais, parteira, curandeira e benzedeira. 

Passou para as mulheres da família o quanto somos capazes de tudo. Ela muito 

enalteceu a força das mulheres da aldeia. Essa força de Dona Rosa me inspirou 

muito enquanto mulher indígena. Carregarei para sempre todos os 

ensinamentos passados por ela. Em 2021, consegui uma vaga para ser 

professora em minha aldeia foi uma alegria enorme, pois sempre quis contribuir 

com educação escolar indígena e ter minha independência. Aos meus 26 anos 

me sinto uma mulher realizada, com meus dois filhos que são tudo em minha 

vida, um marido maravilhoso e os meus pais sempre amáveis e de uma 



 

9 
 

sabedoria inestimável. Além disso, claro, tem a minha independência que vale 

muito quanto mulher e indígena. 

 

Busco muito enaltecer e incentivar mulheres, mudar o pensamento de que 

somos incapazes de ser independentes e ir em busca de conhecimentos. O 

conhecimento é libertador, nos faz olhar para dentro de nós mesmo e, em meio 

a uma comunidade, nos dá a oportunidade de sermos quem quisermos ser em 

qualquer lugar por onde transitarmos. A mulher indígena carrega em si muitos 

desafios e medos. Quanto mais mulheres se encorajarem, se pelo menos uma 

inspirar, já fizemos a diferença. Tenho uma relação muito boa com toda a minha 

comunidade, busco sempre aprender com os mais velhos e ter uma troca de 

experiências vividas. Aconselho sempre os mais jovens a fazer faculdade, 

ocupar nossos espaços enquanto indígenas, e sigo repassando meu saberes 

tradicionais aos meus filhos, para que eles deem continuidade aos nossos 

costumes e tradições, e que continuem dando voz a nossa cultura. 

 
 
 
 
 
 
 
 
  



 

10 
 

OFICINA DE AUDIOVISUAL REALIZADA NA ALDEIA IMBIRUÇU 

 

Em julho de 2023, o cacique da Imbiruçu, Romildo pataxó, informa a toda a 

comunidade que faríamos parte de um documentário, por nome É tudo parente, 

que seria realizado em nossa aldeia com objetivo de mostrar nossa conexão 

com a natureza e trazer os não indígenas para conhecer nossa realidade e 

aprender sobre a nossa forma de viver. Em agosto, nos dias 2 e 6, chegou a 

equipe de gravação que veio conhecer e explicar como funcionaria as 

gravações e nos conhecer melhor. Explicaram qual era o objetivo do 

documentário e quais benefícios traria para nossa comunidade. Reuniram todos 

da aldeia para esclarecer alguns pontos e nos tirar dúvidas referente ao 

trabalho. 

 

A Mariana Fagundes, diretora do filme, nos contou que ao realizar o filme a 

equipe teria que deixar algo de valor material para a comunidade e pediu para o 

cacique conversasse com todos e escolhêssemos o que seria viável naquele 

momento. Em meio a conversas, os jovens demonstraram bastante interesse 

em uma oficina de audiovisual pois muitos desejam aprender mais sobre o 

cinema e usar o vídeo como ferramenta de luta. As gravações realizadas dentro 

da aldeia deixam registradas a nossa cultura e a tradição por meio de imagens. 

Meu desejo como estudante na fase de construir o Trabalho de Conclusão de 

Curso (TCC) também era realizar por meio de vídeos o papel das mulheres na 

Festa das Águas. Então a ideia da oficina coincidiu com meu desejo. A ideia foi 

aprovada e então foram escolhidas 10 pessoas e queriam participar: cinco 

mulheres e cinco homens. A professora que nos acompanhou na oficina foi a 

Raquel. Ela se mostrou muito empolgada com o trabalho realizado em nossa 

aldeia. 

 

O primeiro dia de oficina foi o dia de nos conhecermos, falar qual era o objetivo 

de cada um ao realizar a oficina e falar sobre o que sabíamos sobre o 

audiovisual. A maioria dos participantes não sabia muita coisa sobre o 

audiovisual. Somente uma pessoa, meu primo Akanawã que já tem o curso 

concluído em fotografia, tinha conhecimentos prévios de produção de imagens. 

Então ele foi o mediador da turma. Ficamos com a função para o segundo dia 



 

11 
 

de falar sobre uma produção audiovisual que nos marcou. No segundo dia nos 

foi falado sobre a organização como guardar arquivos e os cuidados para não 

perder o material. Foi falado sobre a definição do audiovisual e cinema. 

Aprendemos também sobre as etapas da produção audiovisual e, por fim, as 

funções que são realizadas em uma produção audiovisual. 

 

No terceiro dia a professora nos ensinou novamente sobre as etapas da 

produção audiovisual e falou da ideia de fazermos nossa própria produção 

relacionada com algum tema da nossa cultura que nós mesmos escolhemos. 

Aprendemos sobre a pré-produção e a pós-produção, logo após discutirmos um 

tema a ser gravado. Então fomos conversar e alinhar o roteiro, pesquisa de 

locações, pesquisa de personagens, elenco, figurino e cenário. Fizemos a 

escolha dos papéis de cada um da equipe com ajuda de Raquel nos falando das 

funções em uma produção. No quarto dia tivemos o contato com os 

equipamentos e cada um de nós, já com as suas funções estabelecidas, 

pudemos manusear os equipamentos, a câmera profissional, microfone, 

projetor, claquete, tripé e outros e saber a função deles. 

 

Observamos também a gravação do documentário É tudo parente, por trás das 

câmeras, conhecemos a equipe e cada pessoa falou de suas funções, 

esclareceram as nossas dúvidas e a cada take realizado nos explicaram sobre 

algo. A atividade para casa era trazer no dia seguinte um plano de imagem de 1 

minuto. No quinto dia assistimos os planos de imagem levados e a Raquel falou 

o que poderíamos melhorar e qual a melhor posição para gravar com o celular. 

Logo após começamos a realizar a gravação. O tema escolhido foi espírito da 

mata Hamãy. Na nossa crença, ela é um espírito responsável por cuidar e 

proteger os  animais. Nesse pequeno filme, contamos a história de uma criança 

indígena vendo a Hamãy e uma criança não indígena que não a via. A partir 

disso a criança indígena contava para a outra criança as histórias e crenças na 

Hamãy. 

 

A criança não-indígena que fez parte do documentário e da produção do filme a 

trouxe juntamente com a mãe para aldeia com o objetivo de realizar o 

documentário. No quinto dia era o encerramento da oficina. Aprendemos muita 



 

12 
 

coisa. No decorrer dos dias a professora nos trouxe vídeos para assistirmos 

juntos, assistimos um filme em formato de documentário, Pataxó da Bahia, 

um filme maxakali e um filme não-indígena. Após assistir comentamos sobre 

cada filme, pois cada filme tinha um formato diferente, um era documentário 

produzido pela TV Bahia sobre o povo Pataxó do extremo sul da Bahia, o outro 

era uma história contada através de desenhos maxakali e o outro foi uma 

história contada com música. Falamos um pouco sobre a história do cinema, e 

foi nos apresentado câmeras antigas, fotogramas e muitas outras coisas. No fim 

da tarde do quinto dia, a Raquel teve que ir embora, mas no dia seguinte 

continuamos a gravação do filme Hamãy, agora com apoio da diretora do 

documentário É tudo parente. 

 

A realização do filme foi em locais diferentes, escolhemos quem iria atuar nos 

figurinos e fizemos gravações. Foram três dias muito cansativos pois gravamos 

várias vezes a mesma cena até ficar do jeito que queremos. Fazemos 

gravações à noite, o que era novidade para nós. Muitas vezes tivemos que 

esperar o horário certo por causa da luz. Foram dias cansativos mas que valeu 

muito à pena, nos divertimos e aprendemos muito no processo. Foi uma 

experiência incrível. Além das trocas, as conectamos bastante. Pude aprender 

muito e me sentir preparada para realizar a gravação do meu percurso - esse  

era  meu  objetivo maior. 

Figura 01 - Primeiro dia de gravação | Preparação da festa das águas. 
 

 

(Acervo Pessoal, 2023) 



 

13 
 

FESTA DAS ÁGUAS 
 
 

A Festa das Águas é um ritual anual que ocorre na aldeia Imbiruçu. A festa é 

realizada no mês de outubro, pois é o tempo que chamamos ´´tempo das águas´´ 

no qual agradecemos a Niamissu (Deus) e os naô (espíritos) pela chuva, pedimos 

fartura no novo tempo que se inicia. Realizada na aldeia desde 1991, a 

comemoração faz parte dos esforços da comunidade para resgatar e manter vivas 

as tradições e os rituais de seus antepassados por meio da culinária, dos jogos, 

das brincadeiras e de outras manifestações culturais e artísticas. Para os Pataxó, 

que se denominam “filhos da água”, esse elemento da natureza tem uma 

simbologia muito importante e é considerado fonte de equilíbrio e vida. De acordo 

com a cosmologia Pataxó, os primeiros indígenas desse povo foram criados dos 

pingos da chuva ao cair na terra. Na aldeia Imbiruçu, a realização da Festa das 

Águas tem uma importância especial porque é uma das iniciativas que faz parte do 

processo de recuperação e renovação da cultura Pataxó da comunidade. 

Localizada na reserva Terra Indígena Guarani, no município de Carmésia, no Vale 

do Rio Doce, em Minas Gerais, a aldeia é composta de cerca de 46 famílias. A 

festa das águas é realizada no centro cultural da aldeia, Awê Kêpãy Mongaguá 

(dança com pai monganga), nome dado ao local em homenagem ao ex-cacique da 

aldeia. 

As mulheres mais velhas contam que tudo começou com uma brincadeira dos 

membros da comunidade. Nela, eles iam à casa um do outro com uma vasilha de 

água, molhando as casas e os seus integrantes. Era uma forma de diversão 

naquele momento em que existia a fartura de água, pois essa brincadeira sempre 

ocorria no período da chuva já que os córregos, rios e lagoas transbordavam de 

água, e viam a grande fartura também de peixes e até mesmo de frutas e árvores 

mais verdes. Ao recordar que os mais velhos faziam essa brincadeira, resolveram 

levar mais além, como forma de agradecer aos espíritos pela chuva e portanto pela 

fartura. A preparação da Festa das Águas é realizada praticamente o ano todo. Ou 

seja, estamos sempre nos preparando para a Festa, que é muito aguardada. 

 

Temos um mês de antecedência para toda uma preparação com a limpeza 

espiritual e a do espaço e, nesses momentos de preparação, contamos com a 

presença de toda comunidade, desde as crianças aos mais velhos. Todos estão 



 

14 
 

envolvidos nas roçadas, nas capinas, nas renovações das cabanas, na limpeza da 

lagoa e cachoeira, na busca da lenha para a fogueira, nas produções de cantos 

Pataxó, na preparação das bebidas típicas como o kawim (bebida feita da 

mandioca) e a hãmãgui (bebida feita com a casca do angico), na preparação 

espiritual do corpo e na busca do jenipapo fora da aldeia para fazer as pinturas, 

pois não encontramos o fruto do jenipapo em nossa aldeia. 

A preparação espiritual tem um grande envolvimento das mulheres. São sempre 

elas que são engajadas na preparação de banhos, chás e na preparação do corpo 

para o grande ritual, que além de ser um ritual de agradecimento, precisamos estar 

bem espiritualmente, com energias boas e com harmonia com todos a nossa volta. 

Fazemos aplicação com o paricá (rapé) , fazemos nossos cantos internos, e 

buscamos resguardar o corpo nessa preparação. 

 

No ano de 2023 tivemos a inauguração da nossa casa de reza, a qual 

denominamos Casa dos Saberes. Nossa líder espiritual,Adriana Oliveira,que nos 

guia no caminho da espiritualidade, é uma mulher, apesar de jovem carrega o 

vasto conhecimento sobre nossa ancestralidade. A função dela é incentivar os mais 

jovens a dar seguimento ao nosso ritual sagrado e ensiná-las a lidar com o nosso 

conhecimento da medicina tradicional. Nessa casa é onde fazemos a nossa 

conexão com o mundo espiritual, cantamos nossas músicas, recebemos recados 

dos ancestrais, que nos ensinam a fazer chás, remédios e nos mostram qual 

caminho devemos seguir quando há dúvidas. Fazemos a aplicação do paricá 

(rapé), temos o benzimento, banhos e conselhos para viver uma vida bem com 

toda comunidade. A grande maioria que segue esse caminho da espiritualidade 

são mulheres jovens e são bem engajadas na parte espiritual e em todas as 

atividades da comunidade. 

  



 

15 
 

 

Figura 02 - Inauguração da casa dos saberes 

 

 
                              (Acervo: Rômulo Tadeu Alves dos Santos Junior,2023)  

 

                                Figura 03 - Casa dos saberes 

 

 

 

(Acervo: Uirapuru Graciano Ribeiro,2023) 

 
 

No mês de setembro é quando se inicia a preparação para a Festa das águas. No 

final de semana toda a comunidade se concentra em nosso centro cultural para 

fazer limpeza do espaço, roçar capinar e rastelar. Homens e mulheres exercem o 

mesmo papel. Fazemos também a limpeza da nossa Mirapé (lago sagrado) de 



 

16 
 

onde tiramos toda a água, deixando o lago vazio. Nós acreditamos que a “água 

nova” traz renovação, capaz de curar doenças e tirar a ruindade do corpo. Quando 

a lagoa enche de água novamente não é permitido o banho nessa água até a 

festa. 

 

Com duas semanas antecedentes da festa das águas, todas as famílias se reúnem 

e vão dormir no centro cultural, praticamos todas as atividades do dia a dia 

coletivamente. O esperado é que até chegar a semana antes de irmos para 

Mongaguá, como assim chamamos o centro cultural, esteja tudo limpo para colocar 

nossas barracas e ficarmos até o dia da festa. É nesse momento em que fazemos 

os banhos, chás e toda noite fazemos um awê para nos fortalecer. Como todas as 

atividades são coletivas, todos têm funções. As mulheres se dividem e fazem um 

cronograma de quais são as mulheres que irão cozinhar e qual dia. Temos a 

tradição de que a mulher que cozinha, o marido dessa mesma lava as panelas. 

Normalmente são oito mulheres em cada grupo: oito à noite e oito no almoço. 

Então cada homem tem a responsabilidade de lavar a panela da esposa. 

 

As meninas solteiras ficam para lavar os banheiros e fazer as tintas de jenipapo e 

urucum. As mulheres que fazem a pintura em outras ficam suspensas da cozinha. 

Pois sabem que fazer pintura exerce uma grande exigência na mente e no espírito 

então ela fica somente com essa função. As mulheres mais velhas ficam 

responsáveis pelo café e o kawî ( bebida feita da mandioca). Todas as noites é 

feito uma grande fogueira para que seja contando causos e história do nosso povo 

aos mais jovens. 



 

17 
 

Figura 04 - Preparação da festa das águas | mulheres preparando o espaço 
 

 
(Acervo Pessoal , 2023)



 

18 
 

Figura 05 e 06 - Momento em que a lagoa está sendo esvaziada. 
 

 

                                     (Acervo: Uidxaruá Graciano Ribeiro, 2023) 

 

 

 



 

19 
 

A festa das águas ocorre normalmente nos dias 05 e 06 de outubro. No primeiro 

dia, acordamos bem cedo, retocamos nossas pinturas, passamos o urucum nos 

corpo e nos reunimos na cabana principal, para ouvir nossas lideranças e fazemos 

o awê. Então o cacique chama todas as crianças que irão batizar ao meio da roda, 

acompanhadas de seus pais e as pessoas escolhidas para acompanhar e 

incentivar a criança em sua cultura. As crianças do sexo feminino, ficam com as 

mulheres e as do sexo masculino com os homens. Vamos dançando até os 

terreiros, na lagoa os homens seguem seu caminho e as mulheres o delas. No 

terreiro das mulheres fazemos cantos com as nossas novas guerreirinhas e 

agradecemos aos Naô (espíritos) pela vida de cada uma, preparando-as para que 

cresçam firmes e fortes em nossa cultura. Quando os homens terminam a 

preparação dos meninos que irão ser batizados, nos informam para dizer que 

estão prontos e seguimos em direção ao Mirapé (lago sagrado). 

 

Chegando no local, nos organizamos e as crianças a serem batizadas ficam perto 

do cacique, que pega uma por uma, faz a apresentação para os Naô (espíritos) e 

txopai (Deus da água), fazendo a defumação com amescla, aruanda e imburana. 

Os pais e padrinhos fazem a escolha da música que vai ser cantada na hora do 

batismo. Após a defumação, o cacique molha os pés, as mãos e a cabeça das 

crianças, para que com água a criança tenha a benção de viver e contemplar 

nossa cultura. Dançamos e cantamos até a cabana principal, onde é servido o 

almoço com comidas típicas, o peixe assado tradicionalmente Pataxó, a farinha de 

puba e o beiju, nossas comidas são servidas para quem queira experimentar, as 

mulheres fazem o papel de servir a todos . Após o almoço, temos o descanso e 

então são realizados alguns jogos indígenas com os visitantes. Fazemos uma roda 

de conversa com os jovens para falar sobre nossas lutas, falar sobre o preconceito 

que enfrentamos. Quando chega a noite, jantamos e vamos descansar mais cedo, 

para o outro dia acordamos renovados e com disposição. 



 

20 
 

Figura 08  e 09 - Batizado das crianças | Festa das águas. 

 

(Acervo:  Aldeia Imbiruçu, 2023) 

 

                                       (Acervo: Wakenã Souza, 2024) 

 
 

No dia 06 de outubro, segundo dia, o ritual inicia bem cedo. As mulheres vão se 

preparar em seus terreiros, lugar onde é permitido a entrada somente das 

mulheres. Os homens também se preparam em seu terreiro, local permitido 



 

21 
 

somente com a presença de homens. Esses terreiros são lugares de preparação e 

concentração, com cantos, buscamos força e equilíbrio quando nos dirigimos para 

lá. Logo após esse tempo de concentração, vamos cantando e dançando até a 

cabana principal, mas antes de chegar, nos encontramos com os homens ao redor 

da lagoa, pois cada terreiro é dividido pela lagoa, e seguimos juntos até a cabana. 

As mulheres nessa hora tem a ilustre função de carregar o pau-de-chuva, 

artesanato utilizado somente no dia da Festa das Águas, pois representa o barulho 

que a chuva faz. A madeira utilizada é a imbaúba. Essa madeira é oca e nela são 

inseridos pedaços de bambu bem finos e firmes. Para fazer o barulho é colocada a 

areia da cachoeira. 

 

Quando chegamos na cabana, é cantada mais uma música, e logo todos ficam em 

silêncio, para que as mulheres possam ecoar o pau de chuva, fazendo assim o 

barulho da chuva. Há alguns anos é realizado o casamento tradicional Pataxó, que 

é logo após a abertura com o pau-de-chuva. O pau de chuva é o símbolo do 

chamado da chuva, pois com ele as mulheres ecoam o seu som que para nós é 

como se estivéssemos chamando a chuva, para que ela venha e traga a fartura. 

 

CASAMENTO TRADICIONAL PATAXÓ DE MINAS GERAIS 
 
 

Os mais velhos contam que antigamente quando um rapaz se interessava por uma 

moça, eles namoravam só por troca de olhares, para saber se a moça teria a 

mesma intenção que a dele. Jogava uma pedrinha nela, se ela tivesse o mesmo 

interesse retribuía com uma flor. E assim começava o namoro Pataxó, que não se 

prolongava muito, pois já se casavam logo. No casamento Pataxó, o rapaz avisa 

os pais da moça, os seus pais e o cacique e em pouco tempo começam os 

preparativos para o casamento, que também não demoram muito para ser 

realizados. Todas as cerimônias de casamentos são realizadas pelo cacique e o 

pajé. Nesse dia, o noivo carrega uma pedra, de peso equivalente ao peso da noiva, 

por uma distância que os pais da noiva escolhem junto ao cacique. 

 

O carregamento da pedra simboliza a força e a resistência para manter a família. É 

como se eles fossem caçar e houvesse na caçada um contratempo com sua 

esposa e ele então a carregaria até a sua casa. Caso ele não consiga carregar a 

pedra, o casamento não acontece, porque seu insucesso indica que ele não está 



 

22 
 

preparado para assumir uma família. O noivo tem a responsabilidade de procurar 

uma pedra para pintar com a pintura do casamento, que é a espinha do peixe. No 

dia da celebração, que ocorre na Festa das Águas, tem o momento específico do 

casamento. A noiva começa a se preparar às 05:00 horas da manhã. Uma mulher 

específica fica responsável por pintar e cuidar da noiva. A pintura usada pela noiva 

é da espinha de peixe e só é utilizada a cor vermelha. 

 

Ela se resguarda das 05:00 horas até a hora da cerimônia, em uma cabana feita de 

palha construída pelo noivo. As mulheres e homens da comunidade após a 

abertura do ritual, voltam para seus terreiros. As mulheres se resguardam para vir 

ao encontro da noiva e os homens vão preparar o noivo. O noivo vem da mata ao 

encontro da noiva, trazendo a pedra em seus ombros, na distância que foi 

escolhida, com todos os homens da aldeia cantando para dar força a ele. Nesse 

momento, as mulheres já se encontram ao redor da cabana da noiva, cantando 

para ela. Chegando lá, o noivo busca a noiva e a leva para dentro da cabana 

principal, agora com homens e mulheres reunido. Chegando na cabana, a noiva 

ajuda o noivo a descer a pedra até o chão e, a partir daí, já começam a 

carregar a responsabilidade de um ajudar o outro na relação. Então, é feita a troca 

de cocares entre eles. Essas trocas de cocares é o que simboliza a união entre os 

noivos como se fosse a aliança do casamento do não indígena. 

 

Após a realização da cerimônia, é feita uma pausa para o almoço, com as comidas 

típicas. Então descansamos e voltamos com o awê na cabana principal, que se 

localiza no centro do nosso espaço cultural, no Awê Kêpôy Mongangá. Apartir 

disso as mulheres e homens vão novamente para o terreiro. Dessa vez, em busca, 

dos seres da mata. Para nós é de extrema importância a representação desses 

seres no ritual. As mulheres são responsáveis pela Hãmãy, que para nós é o ser 

protetor dos animais, que se caracteriza pelo sexo feminino. Ela protege os 

animais de pessoas que os machucam, que caçam sem necessidade e que 

desrespeitam os limites da floresta. 

 

Esse ser pode se transformar em qualquer animal, a ponto de atrair pessoas, que 

ela tem um certo apreço ou pessoas que são desrespeitosas. No entanto, com as 

pessoas desrespeitosas, ela costuma dar um certo castigo, deixando-as perdidas 



 

23 
 

na floresta e até mesmo abobalhadas. Suas características físicas são muitas. 

Todas as pessoas que já relataram que a viram, fizeram descrições de formas 

diferentes já que ela pode se transformar em qualquer coisa. Os homens vão em 

busca do Pai da mata, protetor de todos os segredos da floresta, que busca o 

equilíbrio e a preservação do meio ambiente. Esses dois seres trazem consigo a 

preservação e o bom uso do meio ambiente. Existe uma relação entre esse bom 

uso da natureza e os espíritos. Damos muita importância aos nossos espíritos, pois 

eles nos guiam pelo bem maior do planeta, embora na Festa das Águas temos 

apenas a representação desses seres. Nós acreditamos em sua existência, temos 

relatos atuais de pessoas de nossa aldeia, que já passaram por algumas situações 

com esses seres.  

 

Figura 10 – Seres da Mata 

 

(Acervo: Akanawã Fotografia, 2023)



 

24 
 

 

Figura 11 – Seres da Mata 

 

 (Acervo: Akanawã Fotografia, 2023)



 

25 
 

As características desse ser, da maneira como nos relata, ele tem a aparência 

de um pé de palmeira, a piaçava, e é muito alto e robusto. Ao buscar os seres 

da mata, levamos eles à cabana para apresentá-los às crianças e abençoá-las. 

Dançamos e cantamos em volta deles, levamos até a lagoa, dançamos e 

cantamos novamente, até o cacique escolher jovens para levá-los de volta a 

mata.Enquanto isso, toda a comunidade continua fazendo o awê, já retirando 

os trajes. Até o cacique dar o aviso para todos da roda. Então é hora de cada 

pessoa pegar uns aos outros, jogar no barro que já está pronto, com água. E 

lambuzar uns aos outros, nesse momento todos se divertem, tem pessoas que 

correm, para que os outros peguem. Ninguém sai limpo e seco essa hora.  

 

É tradição que todos ali saiam com a lama no corpo ou molhado. Há quem 

prefira fazer tudo sozinho com o pedido de renovação, e, em seguida, 

mergulhar no Mirapé, e fazer a purificação, pedindo que a água nova, leve tudo 

que não nos faze bem, e pedir que o novo ciclo venha com muita fartura. O 

barro é preparado por uma pessoa específica que faz a preparação antes da 

busca dos seres da mata. A preparação consiste em pegar o barro vermelho, 

misturar com água do mirapé (lago sagrado) e com banhos de folhas 

sagradas,preparado pelo pajé. Após todo o ritual de purificação, algumas 

pessoas vão para suas casas, outras ficam no centro cultural até todos os 

visitantes irem embora. A noite ainda temos a janta que é servida mais cedo, 

pois logo após temos o samba Pataxó em comemoração aos noivos e ao 

agradecimento de termos alcançado nossos objetivos em relação ao ritual, 

cantamos e festejamos ao som do bagaço de jenipapo, grupo da minha aldeia 

de samba Pataxó. 



 

26 
 

FILMES SOBRE A FESTA DAS ÁGUAS REALIZADOS POR OUTROS 
AUTORES 
 
 

Devido ao tema do percurso ser relacionado à Festa das Águas, assisti vídeos 

produzidos por outros autores. A maioria dos filmes é de autoria não-indígena. 

Em geral, esses trabalhos mostram em si a Festa Das Águas no dia de ritual, 

nos mostra tudo que ocorre no dia, a apresentação do awê, fala das lideranças, 

a apresentação dos seres da mata, casamento, batizado. Tudo que ocorre 

durante os dois dias de ritual. Com o olhar de não-indígena vemos que, para 

eles, o ritual só acontece naquele determinado momento, todas as imagens 

feitas a partir desse contexto, tem como foco a figura masculina e suas funções 

no ritual. Nos mostra pouco a nossa realidade e tudo que acontece por trás 

disso, como os dois gêneros são importantes nesse ritual e que temos toda uma 

preparação, o que faz com que o ritual comece muito antes daquilo que as 

pessoas consideram ser o ritual. 

 

A figura masculina posta em foco nos dá a ideia de que as mulheres não se 

fazem presentes no ritual e tamanha importância delas em todo processo 

construído até chegar o dia da Festa. Talvez por uma cultura de apagamento de 

mulheres em qualquer contexto, seja indígena, negras ou até mesmo brancas. 

Mulheres indígenas muitas vezes são vistas apenas como um rosto bonito, que 

ao olhar não-indígena, tem que estar devidamente lindas, enfeitadas e apenas 

isso. Não estamos em um papel de liderar dentro dessas circunstâncias. 

Essa situação não se propaga em minha aldeia, pois as mulheres são muito 

respeitadas. Temos uma posição de valor e que nossas ideias e pensamentos 

são válidos em qualquer situação. Temos o olhar indígena de que a mulher é 

um ser precioso, capaz de gerar vida, cuidar e fazer tudo que um homem faz. 

Apartir da minha visão e a realidade de minha comunidade me deu um impulso 

maior para mostrar, a valorização e o papel da mulher no ritual. Em todos os 

âmbitos as mulheres se fazem presentes e em todas as decisões tomadas 

sempre há uma palavra das mulheres. Até na questão que está muito ligada as 

mulheres são a transmissão de conhecimentos tradicionais. Esse é um papel 

fundamental em uma cultura e a maioria das vezes, somente mulheres tem essa 



 

27 
 

função. 

 

Tendo isso em vista, pretendo mostrar uma versão das mulheres de minha 

aldeia que poucos conhecem. Que por mais que vivamos em um mundo onde 

o homem é visto sempre como a figura principal. O modo de vida e a vivência 

em minha aldeia se diferenciam: nos respeitamos e nos tornamos comuns em 

relação uns aos outros, para não ter um certo domínio de gêneros. Com esses 

valores e visões, o meu filme tem como protagonistas as mulheres, contando a 

participação delas e mostrando o papel importante que fazem no ritual. 

 
A HISTÓRIA DA FESTA DAS ÁGUAS POR NAYA FERREIRA 
 
 

Meu desejo em realizar o filme, foi de mostrar a realidade da festa das águas, 

por um olhar indígena, a partir do protagonismo das mulheres indígenas da 

minha aldeia. Cresci vendo a importância das mulheres para a Festa das Águas 

e ao crescer fui me tornando uma mulher que carrega os mesmo princípios. Ao 

analisar vídeos realizados na Festa das Águas por um olhar não indígena pude 

perceber que as mulheres nunca foram mostradas como mereciam. Todas as 

imagens feitas pelos homens eram o foco. 

 

Ao conversar com meu coorientador Flávio Santos, ele me chamou atenção 

para esse aspecto das imagens produzidas no ritual. Meu desejo em fazer as 

gravações aumentou. Com a vinda de uma equipe de gravação para minha 

aldeia, na produção de um documentário, trouxeram uma proposta de ajudar 

em algo para a aldeia. Em conversa com a comunidade, decidimos por uma 

oficina de audiovisual, já que muitas pessoas da comunidade tinham interesse 

em aprender sobre o assunto. Inclusive eu, já que pretendia fazer o meu 

trabalho de percurso envolvendo o audiovisual. Fizemos a oficina em meados 

do mês de agosto, em setembro, eu já viria ao módulo em Belo Horizonte. 

Conversando com a equipe de gravação, falei do meu projeto de percurso, eles 

adoraram a ideia e também pensaram em gravar também com foco nas 

mulheres, pois iam fazer imagens na Festa das Águas. Foram 10 pessoas da 

minha aldeia que tiveram participação na oficina, comuniquei com eles 



 

28 
 

também, da minha pretensão em gravar o ritual. Meu primo Akanawã que já 

tem o curso de fotografia se disponibilizou a me ajudar. Fiquei bastante feliz, 

mandei o meu projeto para ele, e conversamos sobre minha proposta, que meu 

foco seriam as mulheres. Ele gostou bastante da ideia, que seria gravar desde 

a preparação da festa das águas, que é uma parte importante do processo até 

chegar o dia da festa. Esse também era um ponto importante. Por que as 

imagens feitas por pessoas não-indígenas da festa, em geral se concentravam 

apenas no momento da festa e não na sua preparação. 

Meu desejo seria gravar a chegada das mulheres no centro cultural da aldeia. 

Elas chegam bem cedo, trazem as ferramentas de trabalho como, enxada, 

rastelo e vassouras. Carregando junto com elas também seus filhos 

pequenos. As meninas jovens também participam, seja para fazer as funções 

ou cuidar das crianças pequenas para que a mãe possa trabalhar. Cada dia da 

preparação, as mulheres são designadas a fazer funções diferentes. Consegui 

gravar grande parte desses afazeres. Falava com meu primo o que gostaria 

que fosse gravado. Ele escolhia a luz e o ângulo, e assim fazíamos as 

imagens. Todos os dias de gravação tínhamos que chegar mais cedo que 

todos da comunidade. As pessoas geralmente chegam no centro cultural em 

torno das 06:00 horas, nosso objetivo era conseguir gravar a chegada de cada 

um. 

 

A preparação da festa se inicia nas últimas duas semanas de setembro. É 

quando começamos a ajeitar o local de dormir, levar as barracas, tem a 

construção dos artesanatos, a preparação das pinturas. E isso era justamente o 

que eu queria que tivesse no meu vídeo. Como eu ainda estava no módulo em 

Belo Horizonte informei aos professores que teria que me ausentar na ultima 

semana, já que o meu projeto consistia em gravar a preparação da festa das 

águas. A proposta foi aceita por eles e consegui fazer as gravações, 

juntamente com meu primo, que me ajudou bastante, tenho muito que 

agradecer, pela boa vontade e empenho, me dando ideias e também aceitando 

meu ponto de vista. Tive uma conversa com as lideranças da minha aldeia, em 

relação ao meu trabalho, que eu e o Akanawã iríamos nos ausentar nos 

trabalhos comunitários para nos dedicar à feitura do filme. Eles concordaram e 



 

29 
 

apoiaram minha ideia. No dia da Festa das Águas foi desafiador. Como sou 

responsável por pintar a noiva, não consegui gravar a parte da abertura e o 

meu primo tinha que fazer algumas imagens do ritual, para conteúdo dele por 

isso ele também não pôde gravar. É bastante difícil conciliar a participação no 

ritual com a feitura do filme. Mas após pintar a noiva, consegui fazer algumas 

imagens. Das mulheres na cozinha, as crianças a serem batizadas fizeram 

imagens de alguns momentos. O cuidado das mães com suas filhas para 

prepará-las para o ritual. Na parte da busca dos seres da mata, não foi possível 

fazer imagens, pois também fui escolhida para ir preparar a Hamãy, pintar e 

colocar os adereços. Nessa parte so ritual, algumas mulheres são escolhidas 

para cuidar dela. Essa hora é preciso que faça a pintura nela e colocar 

adereços de todas as mulheres da aldeia, cada uma traz um adereço do seu 

uso, para que a Hamãy fique muito bem produzida e não mostre a face de 

quem a represente. O momento de apresentar os seres da mata é de muita 

correria. Depois da apresentação deles, vem o awê mais intenso, pois é a 

preparação para se lambuzar no barro e a purificação. Não consegui fazer 

imagens desses momentos também. Esse momento aconteceu o mesmo que 

tinha acontecido quando eu fui a pintar a noiva. Mais uma ve, deixei o filme 

para participar do ritual plenamente. Quando encerramos o ritual, a noite temos 

a comemoração com o samba tradicional Pataxó, dançamos e festejamos, com 

a sensação de dever cumprido e a comemoração do casamento. Mesmo 

cansados, temos disposição para sambar e cantar nossas músicas do samba 

tradicional. Após a festa temos uma semana de descanso, para voltar às 

atividades normais da aldeia. 

 

Quando esteve na aldeia, a Mariana Fagundes, diretora do filme É tudo 

parente, me cedeu um HD para fazer o armazenamento das imagens. Deixei 

com o Akanawã, que ficou responsável pelas imagens. A partir desse 

momento, fiquei tranquila em relação às imagens, pois já tinha produzido tudo 

o que tinha planejado. Então deixei para editar em Janeiro, nas férias, como já 

era final de ano, com encerramento das aulas, estamos sobrecarregados nesse 

momento. Em Janeiro, no território chove bastante, tem muitos raios e trovões 

essa época, e foi assim que, um certo dia, caiu um raio muito forte, que afetou 



 

30 
 

todo território, inclusive minha aldeia, que teve muitos eletrodomésticos 

queimados incluindo o notebook do meu primo onde estava as imagens 

produzidas no ritual. Ele me comunicou, fiquei muito triste, pois tinha perdido 

todo meu trabalho de percurso, e teria que mudar de rota. Fiquei muito 

chateada e triste. Em uma conversa com meu irmão Itohã, tivemos a ideia 

imediatamente, pois nas imagens perdidas estava todo meu percurso, tivemos 

a ideia de gravar as mulheres contando sobre a festa das águas. Segui o 

roteiro que minha orientadora Clarisse me propôs. Nós fizemos esse roteiro 

juntas quando eu fui à UFMG para orientação em dezembro de 2023. A ideia 

seria que a gente ia criar um roteiro para guiar a conversa com as mulheres 

mais velhas e com as mais novas, mas que seria mais para eu lembrar o que 

perguntar e não para eu ler durante a entrevista. 

 

Roteiro de entrevista: 
 

Roteiro 01 – Anciãs da Comunidade 

 

● Como era o ritual no início? Vc se lembra quando foi seu primeiro ritual? 

● Vc nota diferenças entre o ritual do passado e dos dias de hoje? 

● Quem te ensinou a preparar o ritual? 

● Qual a sua expectativa em relação ao ritual deste ano? 

● Qual a importância de transmitir os conhecimentos do ritual para as mais 

novas? 

● Suas filhas e netas já participam do ritual? Como elas foram introduzidas no 

ritual? 

● Qual o momento mais importante para o ritual na sua opinião? 

● Quando se começou a fazer a representação da Hamay? Qual a importância 

dessa retomada? 

● Qual a importância da pintura corporal? 

 

Roteiro 02 – Jovens 

 

● Qual a importância da participação das mulheres mais jovens no ritual? 

● Quando que foi seu primeiro ritual? Como elas se viram dentro do ritual? 

● Com quem que elas aprenderam a preparar o ritual? 



 

31 
 

● Qual a participação das mulheres mais jovens no ritual? 

● E a importância das mais velhas? 

● Suas filhas já participam do ritual? Como elas foram introduzidas no ritualQual 

o momento mais importante para o ritual na sua opinião? 

● Quando se começou a fazer a representação da Hamay? Qual a importância 

dessa retomada? 

● Qual a importância da pintura corporal? 

 

Eu fazia as perguntas focando na história de vida de cada mulher da minha 

comunidade e o olhar delas sobre a festa das águas e meu irmão ficou 

responsável pela câmera, que desta vez foi pelo celular e deu muito certo. As 

mulheres se mostraram muito empolgadas, me deram todo apoio, foi 

maravilhoso o envolvimento com cada uma delas, saber a história de vida de 

cada uma, saber da história da festa das águas contada através de mulheres 

sábias. Nessa parte do filme foi a que senti muito bem em realizar, e me fez 

perceber que teria feito a escolha certa do meu percurso. Agradeço muito o 

envolvimento do meu irmão e o esforço em me ajudar nos divertiu e aprendeu 

bastante no processo. Apesar de ter mudado toda minha estratégia em relação 

ao percurso tive muito apoio, da minha orientadora, do meu irmão e das 

mulheres que me receberam com muito carinho. Alguns dias se passaram e 

meu primo entrou em contato comigo dizendo que conseguiu achar algumas 

imagens no cartão, fiquei muito feliz que nem tudo tinha se perdido. E pensei 

em acrescentar às imagens a entrevista das mulheres, então tudo foi se 

encaixando. O processo não foi fácil, é claro, mas valeu muito ter escolhido esse 

tema de percurso, as mulheres da minha aldeia têm muita força e garra, e com 

as palavras faladas por elas, me deu um impulso a mais para mostrar essa parte 

de minha aldeia. 

 

 
  



 

32 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS: VENDO JUNTOS NA ALDEIA 
 
 
No dia 29 de julho foi realizado em minha aldeia o intermódulo, onde recebemos 

com muito prazer os professores da UFMG, Paulo Maya, Clarisse e a bolsista Ana. 

Foram dias de muito aprendizado e troca de conhecimento, mostrar um pouco da 

realidade da minha aldeia para os professores sempre foi um sonho. Pude fazer a 

minha pré-apresentação das imagens que tinha feito da festa das águas, para 

minha comunidade e professores, todos ficaram bem satisfeitos com as imagens, 

para mim foi uma honra. Como o filme ainda não estava editado, pude ter 

orientação da professora Clarisse, que me deu instruções por onde começar, já 

que ao meu ver foi um desafio imenso, pois não entendia nada de edição. tive do 

meu lado na orientação meu irmão Itohã que foi quem me ajudou a editar o filme, a 

professora buscou o melhor meio para que pudéssemos fazer a edição com 

tranquilidade. Clarisse, Itohã e eu revimos as imagens, Itohã, com sua habilidade 

em tecnologia ficou muito empolgado em me ajudar, até pelas orientações da 

professora. 

 

Agradeço muito a meu Irmão por ter me ajudado, pois sem ele não haveria 

conseguido, apesar da concentração e uma sensação de estar fazendo tudo pela 

primeira vez nos divertimos muito, foi muito bom ter ele comigo nesse momento. 

Também vimos filmes de uma cineasta indígena, o que me trouxe mais 

inspirações, de como podemos mostrar a nossa forma de ver o mundo através das 

câmeras, como mulher indigena me senti muito inspirada. Surgiram ideias até para 

os próximos filmes, como a nossa aldeia é rica e o quanto temos muito o que 

mostrar através das lentes. Espero que seja apenas o começo de uma longa 

história que irei contar da minha aldeia, registradas pelas câmeras. 



 

33 
 

 
 
 
 

Figura 12 e 13 – Exibição do documentário 

 

 

(Acervo: Paulo Maia , 2024 )



 

34 
 

BIBLIOGRAFIA 
 

 

ALVARENGA, Clarisse. O caminho do retorno: o cinema feito pelas cineastas 
ameríndias. In: HOLANDA, Karla (org.). Mulheres de cinema. Rio de Janeiro: 
Numa Editora, 2019, p. 
175-190. 

BENITES, Sandra. O Nosso corpo é o nosso chão. In: Cadernos Selvagem. 
Dantes Editora, Biosfera, 2023. Disponível em: 
<https://selvagemciclo.com.br/cadernos/> Último acesso em 8 de março de 
2024. 

BENITES, Sandra. Piração. In: Corpos que falam. Disponível em: 

<https://corposquefalam.weebly.com/escritas/piracao-sandra-benites-

ppgasmnufrj>. Último acesso em 20 de outubro de 2020. 

 
GUARANI, Graciela et ali. Um cinema que é flecha certeira: olhares sobre o 

visível e o invisível no cinema pluridiverso das mulheres indígenas. In: 

TAVARES, Joana Brandão (org.) Catalogo da Mostra Amotara – Olhares das 

Mulheres Indígenas. Bahia: Pau Brasil, 2021, p. 19-30. 

 
TERENA, Naine. Hashtag me processa! (#meprocessa) In: TAVARES, Joana 

Brandão (org.) Catalogo da Mostra Amotara – Olhares das Mulheres 

Indígenas. Bahia: Pau Brasil, 2021, p. 35-40. 

https://selvagemciclo.com.br/cadernos/

