
  

 
Universidade Federal de Minas Gerais 

Faculdade de Educação 
Curso de Formação Intercultural para Educadores Indígenas 

Habilitação: Línguas, Arte e Literatura 
 
 
 

WENDERSON GUEDES NUNES (TAWÁ PATAXÓ) 
 

 

 

 

 

FORMAÇÃO INTERCULTURAL PARA EDUCADORES INDÍGENAS: 
IMPRESSÕES DE EGRESSOS DO POVO PATAXÓ DO SUL DA BAHIA   

   
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte, 
2024. 

  



  

 
Universidade Federal de Minas Gerais 

Faculdade de Educação 
Curso de Formação Intercultural para Educadores Indígenas 

Habilitação: Línguas, Arte e Literatura 
 
 
 
 

 
 
 

WENDERSON GUEDES NUNES (TAWÁ PATAXÓ) 
 

 

 

FORMAÇÃO INTERCULTURAL PARA EDUCADORES INDÍGENAS: 
IMPRESSÕES DE EGRESSOS DO POVO PATAXÓ DO SUL DA BAHIA   

 

 

 

 
Percurso Acadêmico apresentado ao Curso de Formação 
Intercultural para Educadores Indígenas da Faculdade de 
Educação da Universidade Federal de Minas Gerais 
(FIEI/FAE/UFMG) como requisito parcial para obtenção do 
grau de licenciado em Línguas, Artes e Literatura.  
Orientadora: Profa. Dra. Bárbara Bruna Moreira Ramalho 
Coorientador: Prof. Dr. Edgar Rodrigues Barbosa Neto 

 

 

 

 

 

 

 

 

Belo Horizonte, 
2024. 

  



  

 
 

WENDERSON GUEDES NUNES (TAWÁ PATAXÓ) 

 

 

FORMAÇÃO INTERCULTURAL PARA EDUCADORES INDÍGENAS: 
IMPRESSÕES DE EGRESSOS DO POVO PATAXÓ DO SUL DA BAHIA   

 

 

 

BANCA EXAMINADORA 
 
 

_________________________________________________________ 
Profª. Drª. Bárbara Bruna Moreira Ramalho - Orientadora  

Universidade Federal de Minas Gerais  
 

_________________________________________________________ 
Prof. Dr. Edgar Rodrigues Barbosa Neto – Coorientador 

Universidade Federal de Minas Gerais  
 

___________________________________________________________ 
Prof. Me. Angelo Santos do Carmo 
Terra Indígena Pataxó Aldeia Velha 

 
_____________________________________________________________ 

Prof. Drª. Shirley Aparecida de Miranda 

Universidade Federal de Minas Gerais  
 

  



  

AGRADECIMENTOS 

 

Primeiramente, gostaria de agradecer a Niamisü (Deus), por me 

proporcionar esse momento único em minha vida. Foi ele quem me abençoou 

durante este tempo de aprendizagem e quem fez com que eu retornasse para 

minha comunidade com um novo olhar e muitos conhecimentos adquiridos.  

Quero agradecer também à minha família, que é minha base, que me 

incentivou fazer parte desse mundo universitário, que agregou muito em minha 

vida pessoal e profissional.  

Obrigado a todos os meus parentes e colegas que, durante essa jornada 

me acolheram, me ajudaram a continuar com o carinho e acolhimento que 

retribuíram sobre mim.  

Não posso deixar de agradecer a cada um dos meus entrevistados por 

terem aceitado fazer parte do meu Trabalho de Conclusão, me ajudando a 

realizar um ótimo trabalho.  

Quero deixar meu muito obrigado a cada um dos professores que 

compartilhou seus conhecimentos conosco, indígenas, realizando uma troca de 

saberes.  

Agradeço, por fim, aos meus orientadores, que me ajudaram realizar um 

excelente trabalho de percurso. Gratidão! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 



  

RESUMO 

 

O presente trabalho tem a finalidade de apresentar o impacto da Formação Intercultural 

para Educadores Indígenas (FIEI) nas comunidades indígenas Pataxó do extremo sul 

da Bahia. O trabalho foi realizado a partir da escuta de estudantes que cursaram a 

Formação entre os anos de 2006 e 2023.  A pesquisa apontou reverberações do Curso 

em diferentes dimensões das vidas dos egressos e de suas comunidades. Além de 

realizarem para uma avaliação positiva do Curso, os depoimentos oferecem importantes 

pistas para aprimoramento da Formação intercultural.  

 

Palavras-chave: Formação Intercultural para Educadores Indígenas; Trajetórias; 

Impactos.  

  



  

LISTA DE FIGURAS 

 

Figura 1 - Grupo de cultura Aldeia Velha - Kakusus. Fonte: Angelo Pataxó, 2021. 
Figura 2 - Grupo de cultura Aldeia Velha - Jokanas. Fonte: Angelo Pataxó, 2021. 

Figura 3 - Enoturismo. Fonte: Ducavalery, 2007.  

Figura 4 - Etnoturismo. Fonte: Ducavalery, 2007. 

Figura 5 - Jogos infanto-juvenis. Fonte: Angelo Pataxó, 2023. 

Figura 6 - Jogos infanto-juvenis. Fonte: Angelo Pataxó, 2023. 

Figura 7 - Intercâmbio. Fonte: Arquivo Ahnã Pataxó, 2019. 

Figura 8 - Intercâmbio. Fonte: Arquivo Ahnã Pataxó, 2019. 

Figura 9 – Povo Pataxó na Bahia. Fonte: https://images.app.goo.gl/1oj4z5yvaxrgsfxy7 

Figura 10 - Reserva Aldeia Velha. Fonte: Ducavalery, 2007. 

Figura 11 - Ahnã Pataxó. Fonte: Arquivo da entrevistada. 

Figura 12 - Mihaywere. Fonte: Arquivo da entrevistada. 

Figura 13 - Kevin Pataxó. Fonte: Arquivo do entrevistado. 

Figura 14 - António César da Conceição Braz. Fonte: Arquivo do entrevistado. 

Figura 15 - Aline Pataxó. Fonte: Arquivo da entrevistada. 

Figura 16 - Genival Pataxó. Fonte: Arquivo do entrevistado. 
 
 

 

https://images.app.goo.gl/1oj4z5yvaxrgsfxy7


 

  7 

 

SUMÁRIO 
 

1. INTRODUÇÃO E CONSTRUÇÃO DO PROBLEMA .................................................... 8 

2. OS TERRITÓRIOS DA PESQUISA .......................................................................... 17 

2.1. Sul da Bahia ............................................................................................... 17 

2.2. Aldeia Velha ............................................................................................... 19 

2.3. Formação Intercultural para Educadores Indígenas .................................... 20 

3. METODOLOGIA ................................................................................................. 23 

4. OS PATAXÓ DO SUL DA BAHIA NO FIEI .............................................................. 24 

4.1. Primeiros estudantes ................................................................................. 24 

4.2. Entrevistados ............................................................................................. 25 

4.3. Trajetórias dos Egressos ............................................................................. 32 
4.3.1. Ingresso .................................................................................................... 32 
4.3.2. Permanência ............................................................................................ 34 

4.4. Impactos do FIEI ......................................................................................... 38 

4.5. Méritos e demandas .................................................................................. 42 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS .................................................................................... 45 

6. REFERÊNCIAS .................................................................................................... 48 

7. ANEXO .............................................................................................................. 49 
 

  



 

  8 

1. INTRODUÇÃO E CONSTRUÇÃO DO PROBLEMA  
 

Me chamo Wenderson Guedes Nunes e também sou conhecido como 

Tawá, que é o meu nome na língua materna Pataxó, o Patxôhã.  

Sou uma pessoa que sempre esteve envolvida nas questões culturais 

desde de bem pequeno. Com isso, criei uma conexão muito forte com a cultura 

do povo Pataxó e com a espiritualidade.  

Sou de uma família de indígenas Pataxó, que vive na região Sul da Bahia. 

Cresci aprendendo com meus familiares a importância da prática da nossa 

cultura e também do envolvimento em nossas lutas. Minha mãe estava em uma 

retomada quando sentiu dores que mais tarde resultariam no meu nascimento.  

No início de minha infância morei em Coroa vermelha, uma comunidade 

do município de Santa Cruz Cabrália, BA. Essa comunidade é conhecida por ser 

a maior comunidade indígena urbana do Brasil.  

Com seis anos de idade fui para uma outra comunidade, Aldeia Velha. 

Essa comunidade foi retomada por muitos indígenas desaldeados e, com isso, 

a questão cultural da aldeia estava enfraquecida. Com a nossa chegada na 

comunidade minha mãe, que fazia parte de um grupo cultural de Coroa 

Vermelha, logo sentiu as diferenças culturais e iniciou um grupo para 

desenvolver a cultura no território. Eu sempre estava envolvido junto com ela.  

Com o passar do tempo veio meu tio, junto com outros amigos, para 

ajudar o grupo cultural que estava se iniciando. O grupo começou a se 

desenvolver e começou a receber convites para realizar apresentações em 

outras cidades. Fizemos apresentações em cidades da Bahia, inclusive em 

Salvador e em São Paulo.  Com isso, o nome de Aldeia Velha passou a ser mais 

conhecido.  



 

  9 

 

Figura 1 - Grupo de cultura Aldeia Velha - Kakusus. Fonte: Angelo Pataxó, 2021. 

 

Figura 2 - Grupo de cultura Aldeia Velha - Jokanas. Fonte: Angelo Pataxó, 2021. 



 

  10 

O grupo, com algumas parcerias, criou, em 2007, o trabalho de 

etnoturismo na comunidade. Com esse trabalho me desenvolvi muitos nos 

conhecimentos culturais, que me ajudam muito nos dias atuais.  

 

 

Figura 3 - Enoturismo. Fonte: Ducavalery, 2007. 

 

Figura 4 - Etnoturismo. Fonte: Ducavalery, 2007. 



 

  11 

O trabalho de etnoturismo acabou paralisando por conta de um incêndio 

criminoso em nossas cabanas. Em nosso trabalho, além de realizar atividades 

culturais, fazíamos fiscalização na mata, impedindo pessoas de caçar e retirar 

madeiras para vendas. Isso despertou raiva de pessoas de dentro e fora da 

comunidade, que resultou na pratica de um crime contra nossas cabanas.  

Com o incêndio, os integrantes do grupo de cultura foram em busca de 

outros meios de sustento. Muitos dos integrantes fizeram o processo seletivo na 

área de educação do município de Porto Seguro, para trabalhar nas diversas 

áreas dentro da escola, como: serviços gerais, merendeira, porteiro e 

professores. Grande parte do grupo conseguiu passar por essa seletiva e com o 

grupo cultural dentro da escola a educação diferenciada, que é algo de grande 

importância, passou a ser mais praticadas na escola de Aldeia Velha, fazendo 

com que os alunos se tornassem mais participativo também na questão cultural. 

A escola passou, por exemplo, a contar com projetos importantes como os jogos 

infanto-juvenis e o intercâmbio cultural.  

Nos jogos são divididos grupos que são definidos por cores; azul, branco, 

verde, amarelo, vermelho e marrom. Cada grupo é formado por uma divisão das 

turmas dos anos iniciais aos anos finais do Ensino Fundamental. Os estudantes 

são distribuídos nesses grupos para que não haja desiquilíbrio entre as equipes. 

Com as equipes formadas iniciam-se os treinamentos das modalidades 

indígenas:  corrida com maracá, arco e flecha, zarabatana, arremesso de takape 

(lança), cabo de guerra e corrida com tora. Nas competições as equipes realizam 

disputas de todas essas modalidades.  

 

 

 



 

  12 

 

Figura 5 - Jogos infanto-juvenis. Fonte: Angelo Pataxó, 2023. 

 

 

Figura 6 - Jogos infanto-juvenis. Fonte: Angelo Pataxó, 2023. 

 



 

  13 

O intercâmbio cultural é um projeto em que os alunos realizam visitas em 

comunidades do povo Pataxó para conhecer novos territórios.  Nessas visitas 

eles conversam com lideranças e anciãos da comunidade, conhecem as fontes 

de renda dos membros das aldeias e ouvem relatos da história desse território. 

Chegando na escola esses alunos participam de um seminário em que são 

divididos grupos que tematizam vários aspectos relacionados ao território 

visitado.  

 

Figura 7 - Intercâmbio. Fonte: Arquivo Ahnã Pataxó, 2019. 

 

 



 

  14 

 

Figura 8 - Intercâmbio. Fonte: Arquivo Ahnã Pataxó, 2019. 

 

Em 2015, após finalizar o Ensino Médio, iniciei minha trajetória como 

educador, lecionando a disciplina do Patxôhã, uma disciplina voltada para 

história do povo Pataxó, seus costumes e a Língua.  Como sempre fui envolvido 

nas questões culturais dentro da comunidade e como minha família fazia parte 

da educação, acabei recebendo o convite para ministrar a matéria. Realizei o 

processo seletivo e obtive uma nota necessária, mesmo sem um Curso de 

Graduação, para atuar na escola. Eu não tinha experiência em sala de aula, mas 

aceitei o convite. Eu sabia que no quadro de funcionários da escola havia uma 

grande quantidade de pessoas que faziam parte do grupo de cultura da 

comunidade e confiava no nosso hábito de nos ajudar.  

Me identifiquei com a educação e logo fui em busca de ingressar em um 

Curso de Graduação. Entrei no curso de Educação Física em uma Universidade 

privada da cidade de Porto Seguro.  Não gostei do curso, mas continuei 

imaginando me adaptar a ele no decorrer dos estudos. Nesse período já havia 

muita gente de minha comunidade envolvida com a Formação Intercultural para 



 

  15 

Educadores Indígenas (FIEI) e sempre que os estudantes comentavam como 

era o Curso me despertava curiosidade. Desisti da licenciatura em Educação 

Física e, na mesma época, minha mãe entrou no FIEI e me incentivou a fazer a 

inscrição para o vestibular. 

Em 2020, houve a pandemia de Covid-19 e o processo seletivo do Curso 

sofreu mudanças: a prova escrita foi substituída por um memorial. Nesse ano fui 

aprovado no vestibular para a habilitação em Línguas, Artes, Literatura (LAL).   

O início do Curso foi muito complicado por conta dos estudos remotos. 

Nossos encontros com os professores eram realizados por meio de 

videochamadas e as atividades eram enviadas por e-mail. Como nossas 

comunidades não tinham o costume do uso de tecnologia, sentimos muitas 

dificuldades no acesso e sentíamos que era muito diferente de estar em sala de 

aula com os professores.  

Passando esse período, fomos para a Universidade. Embora muitas 

restrições e exigências, como o uso de máscara e do álcool em gel, foi algo muito 

melhor do que aquele ensino remoto.  Nessa primeira ida a Belo Horizonte já 

senti o acolhimento dos professores e percebi as diversas metodologias, que 

valorizavam as questões indígenas.  Também conheci de perto outros povos e 

culturas.  

Passei a observar a Universidade de acordo as informações que ouvia de 

antigos estudantes sobre como essa formação agregava melhorias em diversas 

áreas em nossas comunidades. Comecei a perceber que, além da educação, 

essa graduação desenvolveu melhoria na questão cultural do nosso povo, fez 

com que nosso engajamento nas lutas crescesse muito, com que nós indígenas 

entendêssemos mais sobre as questões legais e jurídicas, fortalecendo nossas 

lutas.  

Durante uma aula da professora Maria Gorete ela citou a importância de 

um trabalho que mostrasse o impacto da Formação Intercultural para 

Educadores Indígenas, o FIEI, em nossas comunidades. Isso me fez se 

interessar no assunto e ir além do que ela tinha proposto em sala, falando dos 

impactos da Formação no meu, em Aldeia Velha. Para isso, optei por entrevistar 

pessoas que fizeram parte do Curso, os egressos. Entrevistei ex-alunos pedindo 

que falassem das eventuais melhorias trazidas pelo FIEI para o povo, mas 

também que relatassem dimensões do Curso que precisam melhorar para que 



 

  16 

chegue a uma formação ideal para nós indígenas Pataxó da Bahia. Nessas 

entrevistas também falamos também das motivações para ingresso no Curso e 

das dificuldades enfrentadas para concluir a sua formação.  

Organizamos nosso trabalho em xxx capítulos. No primeiro  denominado, 

“Os Territórios da Pesquisa”, faço uma breve contextualização histórica do povo 

Pataxó no sul da Bahia, bem como as atuais Terras Indígenas e suas 

localizações. Fazendo um enfoque no processo de retomada da Terra Indígena 

Pataxó Aldeia Velho, território no qual pertenço e início minha trajetória no 

movimento e na educação escolar indígena.  

Logo em seguida, apresentamos o processo da criação do Curso do FIEI, 

evidenciando o processo da luta do movimento indígena e parceiros 

institucionais conquistamos os marcos históricos e legais na Constituição 

Federal de 1988. Esse movimento por uma educação diferenciada sempre teve 

o protagonismo indígena, o que está presente neste movimento do FIEI. 

Posteriormente, demonstramos a metodologia que usamos para nossa 

pesquisa que predomina entrevistas com os egressos do FIEI e suas percepções 

do Curso. 

No capítulo “O Pataxó do Sul da Bahia no FIEI” apresento a caminhada 

dos egressos dos quais entrevistamos com seus depoimentos, narrando os 

desafios e superações dessa caminhada no que diz respeito ao interesso e a 

permanência. Cada grupo, em tempos diferentes, vai, conjuntamente com os 

coordenadores, aprimoramento a qualidade do Curso para tornar essa estadia 

de estudos cada vez melhor.  

Nas “Considerações Finais! reiteramos os avanços que tivemos, mas 

também buscamos contribuir apontando potenciais pontos de investimento no 

Curso.   

  



 

  17 

2.  OS TERRITÓRIOS DA PESQUISA 
 

2.1. Sul da Bahia 
 

Há no extremo sul do Estado da Bahia cerca de quarenta e cinco 

comunidades Pataxó distribuídas em sete terras indígenas (TIS). Os registros 

históricos comprovam a presença dos Pataxó na região entre o rio de Porto 

seguro e a margem do rio São Mateus, no atual estado do Espírito Santo. 

Atualmente, o povo Pataxó está distribuído por algumas cidades baianas 

como Porto Seguro, Prado, Santa Cruz Cabrália e Itamaraju e continuam 

mantendo alguns costumes e práticas ancestrais. O povo conhecido por seu 

ritual, o awê, que chama atenção de todos quando é realizado. 

A fonte de renda do povo está relacionada a diversas atividades como 

agricultura familiar, pesca, confecção e venda do artesanato e etnoturismo, já 

que algumas comunidades recebem visitantes, com isso promovem vivências, 

com apresentação da culinária, das medicinas tracionais e das histórias 

tradicionais. Além desses meios de sustento, hoje em dia os festejos Pataxó se 

tornaram um atrativo turístico. Essa mistura cultural e religiosa, como as Festas 

de São Benedito, São Brás e São Sebastião e a Folia de santo Reis têm grande 

adesão de pessoas indígenas e não indígenas. 

O primeiro aldeamento do povo Pataxó foi a comunidade de Barra Velha, 

que foi criada no ano 1861, e que hoje é chamada pelos indígenas de Aldeia 

Mãe, isso porque foi a partir dela que surgiram as demais comunidades. Esse 

surgimento das demais comunidades não veio de uma história bonita, mas sim 

de uma história de resistência do povo. 

Em 1951, o povo Pataxó sofreu um massacre que ecoa até os dias atuais 

nos seus ouvidos. Os indígenas da época sofreram ataques das policias de Porto 

Seguro e de Prado. Muitas pessoas foram torturadas, mulheres foram 

estupradas, casas foram queimadas e muitos parentes foram assassinados. Em 

razão desse massacre, com medo de retornar para Barra Velha, muitos 

indígenas criaram novos aldeamentos. 

Hoje, as comunidades são organizadas por territórios, que são: 

 



 

  18 

1. Terra Indígena Imbiriba, próximo à foz do rio dos Frades, a vinte 

quilômetros ao norte de Barra Velha.  

2.Terra Indígena Coroa Vermelha, estimulado pelo fluxo turístico, onde se 

desenvolvem atividades artesanais. Este está à margem da rodovia que liga 

Porto seguro a Santa Cruz Cabrália. 

3. Terra Indígena Aldeia Velha, no município de Porto Seguro, sul da 

Bahia, ao norte do distrito Arraial da Ajuda. 

 4. Terra Indígena Mata Medonha, ao norte do município de Santa Cruz 

Cabrália. 

 5. Cumuruxatiba, também conhecida como cahy-pequi, no município do 

Prado, situada nas mediações ao sul da TI Barra Velha do Monte Pascoal.   

6. Terra Indígena Barra Velha, localizada em Caraíva.  

7. Terra Indígena Ponta Grande, o território mais recente, localizada na 

orla norte de Porto Seguro.  

 

 

Figura 9 – Povo Pataxó na Bahia. Fonte: https://images.app.goo.gl/1oj4z5yvaxrgsfxy7 



 

  19 

2.2. Aldeia Velha 
 

Com ocorrido na Aldeia Barra Velha, muitos acabaram morrendo devido 

as torturas sofridas pelos policiais. Vários indígenas que conseguiram fugir 

acabaram se escondendo em matas e muitos fugiram para cidades próximas a 

comunidade de Barra Velha. Esses indígenas por muito tempo esconderam suas 

raízes indígenas, com receio de uma nova perseguição.  

Em 1992, Ipê, Silvino Lopes do Espirito Santos, reuniu cerca de 46 

famílias indígenas desaldeados devido ao fogo de 1951.  Para a retomada da 

terra, eles se reuniram em uma área de mata que até então pertencia a fazenda 

Santo Amaro. O dono da fazenda ficou sabendo dessa tentativa de retomada e 

acionou a justiça e, com duas semanas no território, os indígenas receberam a 

visita de um oficial de justiça com alguns policiais militares que os retirou do local.   

Mas no ano 1998, recomeçou a luta pela terra. Naquele momento, Ipê e 

os indígenas tiveram o apoio do Conselho Indigenista Missionário (CIMI) e 

também do Grupo de Apoio aos Índios Pataxó (GAIPA), que forneceram 

alimentos para o grupo. Outro parceiro importante foi o advogado tupi-guarani, 

Taiguã. Por conter sítios arqueológicos, a comunidade passou a se chamar 

Aldeia Velha.  

 

 



 

  20 

 
Figura 10 - Reserva Aldeia Velha. Fonte: Ducavalery, 2007. 

 

Devido os indígenas serem desaldeados, os costumes tradicionais 

sofreram grandes mudanças.  A questão cultural foi enfraquecida, assim como o 

respeito às lideranças e aos anciãos e o   cuidado ambiental. Com o tempo 

chegaram no território indígenas de outras comunidades, contribuindo para que 

a questão cultural fortalecesse.  

Essa realidade reflete atualmente dentro da comunidade.  Algumas 

famílias praticam infrações na comunidade, desrespeitam membros e lideranças, 

causando alguns conflitos internos. São conflitos que acontecem desde do início 

da conquista da comunidade até os dias atuais. 

 

2.3. Formação Intercultural para Educadores Indígenas 
 

Com a criação da Constituição de 1988, que assegura as comunidades 

indígenas o uso de suas Línguas maternas e processos próprios de 

aprendizagem e das Diretrizes Curriculares Nacionais para a educação Escolar 

Indígena, entre outros documentos, formalizou-se a demanda pela formação de 

professores indígenas. A educação escolar indígena deve ser intercultural, 



 

  21 

bilíngue, específica e diferenciada e isso demanda uma formação específica de 

educadores, de modo que possam exercer uma educação qualificada em 

benefício das crianças, jovens e adultos indígenas.  

A partir dessa realidade, criou-se, entre o final dos anos 1980 e o início da 

década de 1990, em várias regiões do Brasil, Cursos de Formação de 

Professores Indígenas em nível de Magistério. No ano de 1993, as professoras 

Márcia Spyer e Zélia Rezende, juntamente com outros parceiros, formularam 

uma proposta de implantação de escolas indígenas no estado de Minas Gerais.  

Em 1995, foi realizado o primeiro encontro para a realização de um 

programa com participação de representantes dos Povos Xacriabá, Krenak, 

Maxacali e Pataxó. O encontro aconteceu no Parque Nacional do Rio Doce, e 

nele se apresentou uma proposta de formação que abordasse os bases legais e 

conceituais da educação escolar indígena; a construção de uma pedagogia 

indígena; e o currículo diferenciado. Nascia ali o Programa de Implantação das 

Escolas Indígenas de Minas Gerais (PIEI-MG).  

O projeto de formação de professores foi batizado de uhitupe, “alegria”, 

em Maxacali, e se iniciou em janeiro de 1996. Democraticamente, elaborou-se 

uma proposta experimental, diferenciada, bilíngue e intercultural para formação 

específica dos professores de cada povo indígena Mineiro. Na primeira turma 

PIEI se formaram, em 1999, sessenta e seis professores dos povos Xacriabá, 

Krenak, Maxacali e Pataxó. Em novembro de 2004, uma nova turma, com 

setenta professores, concluiu a formação, sendo 136 o número de educadores 

indígenas formados pelo PIEI no estado de Minas Gerais.  

Os alunos do Curso reivindicaram uma continuidade de seus estudos, 

demandando a formação em nível Superior, motivando a criação do FIEI Prolind. 

No ano de 2001, a UFMG iniciou um processo visando atender as 

demandas por formação universitária dos indígenas. Os anos de 2003 e 2004 

foram ricos em debates na instituição sobre o Ensino superior Indígenas. No ano 

de 2006, inicia na Faculdade de Educação, o curso: “Formação Intercultural de 

Professores: curso especial de graduação para educadores de Minas Gerais”, 

garantindo o ingresso de 142 professores indígenas de Minas Gerais na UFMG.  



 

  22 

O REUNI1 chega como a possibilidade de tornar essa formação especial, 

um curso regular da Faculdade de Educação. Através dessa reforma, em 2009 

surge o curso regular de Formação Intercultural para Educadores Indígenas 

(FIEI) da FaE/UFMG, configuração que possibilitou a abertura de vagas para 

indígenas de outros estados. O Curso se organiza em quatro habilitações: 

Línguas, Artes e Literaturas (LAL); Matemática; Ciências da Vida e da Natureza 

(CVN); Ciências Sociais e Humanidades (CSH).  

Ao longo dos anos, o FIEI se consolidou respeitando as várias formas de 

uso das línguas indígenas, as especificidades de cada população indígenas e os 

conhecimentos tradicionais dos povos. 

  

 
1 No ano de 2007, o governo federal criou um Programa de Reestruturação da Universidade, o 
REUNI, buscando melhorar a qualidade de ensino, aumentar o número de matrículas nos cursos 
de graduação e aprimorar as estruturas das Universidades públicas. 
 



 

  23 

3. METODOLOGIA 
 

Neste trabalho foram entrevistados seis estudantes egressos do Curso 

FIEI. As entrevistas foram realizadas com egressos de diferentes comunidades, 

habilitações e anos de ingresso / formatura.  

Realizei entrevista com indígenas de comunidades de quatro dos sete 

territórios indígenas Pataxó do Sul da Bahia. As pessoas foram escolhidas a 

partir das conversas com os meus orientadores, buscando representações 

geográficas, de tempo, de habilitação e de áreas de atuação.  

De Barra Velha, Porto Seguro, foi entrevistado Genival Conceição Dos 

Santos, que cursou a habilitação Ciências Sociais e Humanidades (CSH), no 

período de 2009 à 2013. De Aldeia Velha, Porto Seguro, foram entrevistados 

Aline Silva de Andrade, da habitação Línguas, Artes e Literatura (LAL) estudante 

entre os anos de 2012 e 2016; Kevin Robert Dias Santos, da habilitação 

Matemática, no período de 2014 a 2018; e Maricéia Meirelles Guedes (Ahnã 

Pataxó), que cursou a habilitação Ciências da Vida e Natureza (CVN), entre 2019 

e 2023. De Coroa Vermelha, Santa Cruz Cabrália, foi entrevistada Bruna Sales 

Monteiro (Mihaywere), que se vinculou a habilitação em Matemática entre os 

anos de 2018 e 2022. Por fim, da Aldeia Mirapé, Porto Seguro, foi entrevistado 

Antônio César da Conceição Braz, aluno do PROLIND no período 2006 a 2011. 

As entrevistas foram realizadas com base em um roteiro (em anexo), que 

buscou abordar a relação da Formação com as suas trajetórias e com as suas 

comunidades.  

 

 

  



 

  24 

4. OS PATAXÓ DO SUL DA BAHIA NO FIEI 
 

4.1. Primeiros estudantes  
 

Os primeiros Pataxós do Sul da Bahia que ingressaram na Formação 

Intercultural para Educadores Indígenas (FIEI), eram da comunidade de Barra 

Velha. Para ingressar na Universidade, eles tiveram que se deslocar da aldeia 

mãe até Belo Horizonte, onde realizaram a prova de ingresso na UFMG. Na 

ocasião, foram sete indígenas aprovados para a habilitação em Ciências Sociais 

e Humanidades, no ano de 2009. Esses alunos foram: Gilmar da Conceição, 

Aurenilson da Conceição, Kaiones Braz, Genival Conceição, Romário Braz, 

Vanúzia Bomfim e Maria Aparecida.  

Inicialmente, esses estudantes não tinham o costume de sair de sua 

comunidade, mas não se intimidaram e foram em busca de seus sonhos. A partir 

das aprovações, eles iniciaram as lutas pela permanência na Universidade. Eles 

passaram a frequentar um lugar totalmente diferente do que eles estavam 

acostumados no que diz respeito ao clima, à alimentação e à cultura, além de 

estarem longe de suas famílias. Essa primeira turma não recebia auxílio para 

permanência ou tinha assegurada um espaço para se hospedar junto dos 

colegas. Eles ficavam em hostels, junto de pessoas desconhecidas.  

Ao vir para Belo Horizonte, eles usavam o transporte público, já que, na 

época, não existiam aplicativos de transporte e essa era a única alternativa de 

transporte a relativo baixo custo. Por essa razão, eles chegavam tarde no hostel 

em que estavam hospedados, dificultando a realização de suas atividades e 

trabalhos.  

No segundo ano do curso eles foram em busca de outro local para se 

hospedar. Junto da turma da Matemática, a habilitação caloura daquele ano, se 

hospedou em um lugar vinculado à Igreja Católica, a Convenção Vicentino. Eles 

ficavam durante a semana neste local e nos finais de semanas, por conta dos 

eventos realizados pela igreja, precisavam de procurar um outro lugar para ficar. 

De acordo com relatos, o hostel de baixo custo localizado no centro da cidade 

de Belo Horizonte onde ficavam entre sexta-feira e domingo, era usado por 

pessoas para ter relação sexuais, tendo uma aparência de um bordel.  



 

  25 

Nessa época, diante das dificuldades, com apoio dos professores - uma 

das coisas que os alunos das primeiras turmas elogiam muito é o acolhimento 

dos professores do Curso – conseguiu-se um auxílio financeiro para manutenção 

na cidade. Após muitas reivindicações, em 2013, os alunos passaram receber a 

bolsa permanência2, com isso eles tinham recursos que ajudavam na 

hospedagem, transporte e alimentação.  

Inicialmente, os alunos ficavam em locais que escolhiam, sendo comum 

que grupos com mais afinidades ficassem em um mesmo lugar. Mas houve uma 

situação de um roubo aos estudantes, que fez com que o Colegiado procurasse 

um espaço que pudesse hospedar todo o grupo. Foi assim que começaram a se 

hospedar no L´Space, hotel que fica nas proximidades da UFMG. Muitos 

indígenas não gostaram muito do espaço, mas esse era um local mais seguro. 

 

4.2. Entrevistados 
 

Como anteriormente mencionado, neste Percurso Acadêmico, 

entrevistamos seis estudantes egressos da Formação Intercultural para 

Educadores Indígenas. São pessoas que se formaram entre os anos de 2011 e 

2023 nas diferentes habilitações do Curso e que hoje atuam em diferentes áreas.   

 

 
2 Programa de ajuda financeira a estudantes indígenas e de outras comunidades tradicionais que 
visa à sua manutenção em cursos de graduação. O Programa foi criado em 2013.  



 

  26 

 

Figura 11 - Ahnã Pataxó. Fonte: Arquivo da entrevistada. 

 

Nome: Mariceia Meirelles Guedes (Ahnã Pataxó) 
Idade: 44 anos 

Comunidade: Aldeia Velha 
Terra indígena (TI): Aldeia Velha 

Habilitação: Ciências da Vida e da Natureza (CVN)  
Período de realização do Curso: 2019 a 2023 

Recurso: Bolsa permanência – R$ 900,00 mensais 
Ocupação: professora e vice-cacica  

 
 

A escola é o coração de uma comunidade, é onde perpassam 
todos os assuntos socioambientais, socioculturais. Ao estar 
dentro da escola, eu acredito, que qualquer liderança vai 
fortalecer a questão da identidade e personalidade dos jovens e 
adolescentes que estudam nesse local, né? Mas desde antes de 
estar como professora na escola, eu sempre trabalhei como 
voluntária nos intercâmbios com as outras escolas não 
indígenas, recebendo outras pessoas na nossa comunidade. 
(Entrevista com Maricéia Meirelles Guedes - Ahnã Pataxó) 

  



 

  27 

 

 

Figura 12 - Mihaywere. Fonte: Arquivo da entrevistada. 

 

Nome: Bruna Sales monteiro (Mihaywere) 
Idade: 27 anos 

Comunidade: Coroa Vermelha 
Terra Indígena (TI): Coroa Vermelha 

Habilitação: Matemática 
Período de realização do Curso: 2018 a 2022 

 Recurso: Bolsa permanência – R$ 900,00 mensais 
Ocupação: estudante de enfermagem 

 

Eu faço parte do grupo Mayô Upã Pakhê, que é um grupo de 
cultura da minha comunidade. A gente tem como visão estar 
cuidando e preservando nossa cultura, sendo verdadeiro 
guardiões. Eu sou bem ativa nos movimentos, sempre que tem 
algum movimento que eu possa estar participando eu participo. 
Atualmente, estou um pouquinho afastada por conta que estou 
cursando uma outra graduação, eu mudei de área estou na área 
da Enfermagem, o que às vezes me impossibilita um pouco estar 
presente nos movimentos de luta. (Entrevista com Bruna Sales 
Monteiro - Mihaywere) 

  



 

  28 

 

Figura 13 - Kevin Pataxó. Fonte: Arquivo do entrevistado. 

 

Nome: Kevin Robert Dias Santos 
Idade: 28 anos 

Comunidade: Aldeia Velha 
Terra Indígena (TI): Aldeia Velha 

Habilitação: Matemática 
Período de realização do Curso: 2014 a 2018 

Recurso: Bolsa permanência – R$ 900,00 mensais 
Ocupação: bombeiro militar 

 
 

Hoje eu não faço parte da escola. Eu lecionei na escola de 2017 
até 2021, só que passei em um concurso público de bombeiro 
militar e aí tive que sair da escola. Mas até então sempre fui ativo 
nos movimentos indígenas dentro da comunidade e na escola, 
apesar de não estar mais como professor na Escola Indígena 
Pataxó de Aldeia Velha. Ainda assim participo dos eventos que 
acontecem na escola, como os jogos infanto juvenis, que 
acontecem a cada ano, eu sempre ajudo a minha mãe, que é 
professora. Faço parte de alguma equipe todo ano. Tem a 
festividade também do dia 29 de abril, que acontece na 
comunidade que eu participo. Quando posso também participo 
de apresentações culturais do grupo de cultura que tem aqui na 
comunidade. (Entrevista com Kevin Robert Dias Santos) 

  



 

  29 

 
 

 

Figura 14 - António César da Conceição Braz. Fonte: Arquivo do entrevistado. 

 

        Nome: António César da Conceição Braz 
        Idade: 48 anos 

Comunidade: Aldeia Mirapé 
Terra Indígena (TI): Ponta Grande 

Habilitação: Ciências da Vida e da Natureza / Matemática 
(Prolind) 

       Período de realização do Curso: 2006 a 2011 
Recurso: não recebia recurso. A Funai arcava com o 

transporte e a Secretaria de Educação, em parceria com a 
UFMG, arcava com a hospedagem e com a alimentação 

nos finais de semana 
Ocupação: diretor escolar 

 

Fizemos o [Ensino]Fundamental dois também no município, que 
lá na aldeia não tinha o Fundamental dois e gente tinha que se 
deslocar para a cidade. Eram sete quilômetros que a gente ia 
andando para poder chegar até a cidade e retornava à noite 
também andado. Era umas nove horas da noite que a gente 
retornava para casa para a aldeia. Então era um percurso muito 
complicado. Teve um tempo que até parei porque época de 
chuva não tinha nem como ir.  Era eu e minha irmã na época e 
mais outros colegas que a gente ia em companhia até Carmésia. 
(Entrevista com António César da Conceição Braz). 

  



 

  30 

 

 

Figura 15 - Aline Pataxó. Fonte: Arquivo da entrevistada. 

 

Nome: Aline Silva de Andrade 
Idade: 32 anos 

Comunidade: Aldeia Velha 
Terra indígena (TI). Aldeia velha 

Habilitação: Línguas, Artes e Literatura (LAL) 
Período de realização do Curso: 2012 a 2016 

Recurso: inicialmente, recebeu ajuda de custo de (R$ 
2.400,00).  A partir de 2013, passou a receber bolsa 

permanência (R$900,00) 
Ocupação: professora. 

 
 

O FIEI pra gente, assim, pelo menos para mim, para a minha 
pessoa, eu falo que foi o pontapé. Para início, assim, de da 
minha formação acadêmica, me despertou outros olhares em 
relação a quando a gente não está na Universidade. A gente tem 
uma visão quando a gente entra da questão da educação 
escolar indígena, que a gente deve trabalhar, né? É bastante 
importante e às vezes faz repensar. Às vezes a gente fala tanto 
que a gente tem direito e às vezes a gente não está buscando 
esses conhecimentos. Tá vindo de fora, mas é algo que a gente 
precisa praticar dentro das nossas escolas.   (Entrevista com 
Aline Silva de Andrade). 

  



 

  31 

 
 
 
 

 

 

Figura 16 - Genival Pataxó. Fonte: Arquivo do entrevistado. 

 

Nome: Genival Conceição dos Santos 
Idade: 46 anos 

Comunidade: Barra Velha 
Terra indígena (TI): Barra Velha 

Habilitação: Ciências Sociais e Humanidade (CSH) 
Período de realização do Curso: 2009 a 2013 

Recurso: Recebia uma ajuda de custo, mas não se 
lembra do o valor. 

Ocupação: coordenador pedagógico.  
 
 
E como eu falei, eu fui através de vestibular. A gente saiu daqui 
um dia antes do dia do vestibular e, assim, a gente foi com um 
objetivo de passar mesmo no vestibular com o objetivo de 
aperfeiçoar mais. O grande objetivo da ida nossa realmente foi 
essa de fazer o vestibular, tentar passar... E melhorar mesmo...  
Tanto no conhecimento pessoal da gente, quanto profissional 
para trabalhar nas nossas próprias escolas visando o 
fortalecimento da cultura e dos movimentos. (Entrevista com 
Genival Pataxó). 



 

  32 

4.3. Trajetórias dos Egressos  
 

4.3.1. Ingresso 
 

Como relatado anteriormente, inicialmente, a Formação Intercultural era 

destinada aos povos indígenas do estado de Minas Gerais. Mas em 2009, a 

UFMG abriu vagas para indígenas de todo o Brasil. Ao longo desses anos, a 

Universidade recebeu indígenas de diversos povos do Brasil, incluindo os do Sul 

da Bahia, enriquecendo ainda mais essa interculturalidade.  

 
Depois que nós terminamos o curso, acho que o próximo o ano 
seguinte quando abriu acho que já foi a turma de Barra Velha e 
foi outras aldeias também, se eu não me engano foi assim 
mesmo. Mas foi uma conquista mesmo. A gente ajudou a brigar 
com eles para poder ser aberto a todos. (Entrevista com António 
César da Conceição Braz). 

 

Então na época tinha um parente que ele morava lá em Minas, 
né? Um parente nosso que ele viveu um tempo lá numa das 
Comunidades lá em Minas e lá ele já fazia um curso do 
PROLIND Chamava esse nome. E aí quando ele estava lá 
fazendo esse curso que também é formação de professor, né? 
Surgiu esse vestibular para indígenas, formação para professor 
indígena e aí ele mais algumas pessoas lá da Universidade, né? 
Que já vinha tempo já fazendo esses encaminhamentos, né? de 
proposta de formação de professor indígena. Ele já trabalhava 
até mesmo em outras comunidades, não sendo Pataxó, mas lá 
em outros povos lá de Minas, eles acharam por bem trazer essa 
proposta para aqui, né? E aí foi quando eles lá conseguiram um 
meio de chegar uma pessoa até aqui a gente junto com esse 
parente Pataxó também e foi a partir daí que a gente teve o 
conhecimento, né? da proposta da Federal de Minas com esse 
curso de formação de professores foi a partir daí que a gente 
teve esse conhecimento. (Entrevista com Genival Pataxó). 

 

De acordo a pesquisa realizada, podemos perceber as diversas as razões 

de escolhas do Curso pelos entrevistados. Alguns ex-alunos disseram que seu 

interesse surgiu a partir do que eles ouviam em relação à Formação, 

despertando interesse de conhecer de perto o Curso.  

 
O processo do ingresso no FIEI, assim eu tinha muita 
curiosidade, né? Eu já tinha feito uma outra licenciatura que é 
aqui no IFBA, que é a LINTER. E tinha vários parentes meus que 
faziam a licenciatura da UFMG, e comentava muito sobre esse 



 

  33 

acolhimento lá na faculdade. (Entrevista com Mariceia Meirelles 
Guedes - Ahnã Pataxó). 

 

Houve também situação de egresso que recebeu incentivo da família para 

entrar na Universidade, por fazer parte de uma família de educadores.  

 

Minha mãe é professora, então, assim, minhas tias são 
professoras, então todas me incentivaram estar fazendo o 
vestibular para poder fazer a formação intercultural. Eu achei 
uma boa, aproveitei a oportunidade, me inscrevi, fiz a prova e 
passei, né? (Entrevista com Bruna Sales Monteiro - Mihaywere). 

 

Tem situação de estudantes que realizou o vestibular porque se 

identificou com a habilitação ofertada no ano que prestou vestibular, embora não 

tivesse pretensão de atuar em sala de aula. Isso mostra que realmente o 

ingresso no FIEI tem várias motivações.  

 
E sobre a habilitação também do curso, que seria Matemática, 
isso me animou a fazer o processo seletivo. Matemática é uma 
disciplina que eu sempre tive facilidade na escola, eu sempre 
gostei e sempre tive contato com a disciplina por ter um pai 
professor de Matemática também. Isso me motivou e me ajudou 
na escolha de prestar o vestibular do FIEI naquele ano. 
(Entrevista com Kevin Robert Dias Santos). 

 

Se tornou comum no FIEI o ingresso de pessoas que não tinham intenção 

de atuar no campo da educação. Mas existem, sim, casos de pessoas que 

atuavam na educação indígena e se inscreveram na Formação para se 

capacitar, melhorar seu desempenho profissional.  

As relações no território parecem ter papel fundamental no ingresso no 

Curso. Aline Silva de Andrade, por exemplo, não sabia que tinha uma formação 

voltada para o ensino cultural indígena e foi incentivada por uma liderança, Guiu 

Pataxó, a ingressar no Curso. 

 
Foi Guiu quem falou, Guiu Pataxó. Ele falou com minha mãe se a 
gente não tinha interesse em fazer a inscrição da UFMG, a gente 
nem fazia ideia, né? A gente já tinha concluído, tanto eu quanto 
minha irmã, Silvana, já tinha concluído o Ensino Médio e a gente 
não tinha perspectiva nenhuma de entrar numa faculdade. A 
gente não tinha é nenhuma visão assim de ingressar. E aí foi 



 

  34 

quando ele falou e aí eu animei assim, né? (Entrevista com Aline 
Silva de Andrade). 

  

 Diferente do Genival, que foi, autonomamente, em busca de uma melhora 

como profissional, e se aperfeiçoar no meio da educação, conforme relato:  

 
Aprendendo lá, né? A gente sempre procurou fortalecer mais 
ainda com as nossas presenças e visando a nossa comunidade, 
né? Que é para isso que nós estamos lá: aprender mais, 
aperfeiçoar mais o conhecimento para, de alguma forma, passar 
esses conhecimentos aqui para a nossa comunidade. Seja em 
sala de aula, seja de forma geral. (Entrevista com Genival Pataxó). 

 

Como foram diferentes as razões de ingresso no Curso, cada entrevistado 

também viveu experiências próprias, embora, muitas vezes atravessadas por 

aspectos comuns, de permanência no FIEI.   

 

4.3.2. Permanência 
 

A permanência em qualquer Universidade é algo difícil e se tratando de 

uma Universidade localizada em um estado diferente daquele a que os 

estudantes pertencem, como é o caso dos Pataxó da Bahia, as dificuldades são 

ainda maiores. Há o desafio da adaptação ao território e ao clima, o medo da 

violência, a saudade e muitas outras coisas. Assim, para um estudante 

permanecer no Curso é necessário ter resiliência e apoio das famílias e dos 

colegas.  

Na permanência dos estudantes, é nítido que as mães e as mulheres 

grávidas, são as que mais enfrentam dificuldades. Para as mães, lidar com a 

saudades dos filhos é algo indescritível. Essa distância mexe muito com o 

psicológico delas. As mulheres grávidas passam por mudanças de humor, ficam 

mais sensíveis. Além disso, quando estão em Belo Horizonte, não podem 

receber o cuidado que estariam recebendo de suas famílias na aldeia.  

Mesmo quando levam os filhos, as mulheres enfrentam muitos desafios.  

 
Então, quando eu fui minha filha foi comigo e lá ela passou mal. 
Aí eu ficava... eu sofria muito porque de noite eu não dormia e 
de dia eu estava cochilando na sala. Eu sofri muito! Já no 



 

  35 

segundo semestre ela já não foi por conta que lá para ela o clima 
era muito ruim.  (Entrevista com Aline Silva de Andrade) 

 

No FIEI, passamos por grandes dificuldades, mas os apoios e incentivos 

nos deixam mais tranquilos e ajudam a enfrentar a saudade de casa e da família.  

 

Várias vezes assim eu me peguei pensando em desistir, muitas 
das vezes tipo eu chegava da faculdade... teve dia de eu arrumar 
minhas coisas e eu ia embora e os colegas, né? Meus colegas 
e parentes que estava comigo falavam “não, não vai. Você vai 
conseguir.” Tipo, incentivava a gente. Isso é algo que eu sempre 
achei bonito. Na minha turma mesmo a gente sempre foi muito 
unido. (Entrevista com Bruna Sales Monteiro - Mihaywere). 

 

Além da saudade familiar tem nossa adaptação com o clima e com a 

alimentação, que são totalmente diferentes do que estamos acostumados. Isso 

acaba nos deixando doentes.  

 
Sem dizer o clima. Ele me adoecia, né? Eu não era acostumada 
com o clima daqui de BH, vinha a questão também da 
alimentação que pra mim era muito difícil, né? Muito difícil 
porque a alimentação de Belo Horizonte é muito diferente da 
nossa alimentação na comunidade, por questão de tempero e 
tal, então assim era muito difícil pra mim (Entrevista com Bruna 
Sales Monteiro - Mihaywere). 
 
Mas o outro lado também é a questão da alimentação, né? 
Porque, cara, quando você, por exemplo, é acostumado com 
uma questão alimentar dentro da Aldeia e você estar em um 
canto onde a alimentação é diferente é ruim demais, né? Na 
verdade, você tem que se adaptar à questão alimentar, 
(Entrevista com António César da Conceição Braz) 

 

São hábitos que sofrem algumas alterações no período que estamos fora 

de nossas comunidades e cidades, que são bem pequenas relacionada a Belo 

Horizonte. 

A inexistência de espaços de estadia que seja apropriado para a 

realização de rituais, espaço de convivência e estudos fez com que os nossos 

entrevistados enfrentassem dificuldades em sua permanência no Curso. 

Reclamações relacionadas à qualidade e ao preço dos locais de estadia foram 

recorrentes nas entrevistas.  



 

  36 

 
Nós ficávamos em um hotel, que também não é um lugar muito 
adequado. Eu não gostei muito do hotel, da forma de tratamento 
e muitas outras coisas, (Entrevista com Mariceia Meirelles 
Guedes - Ahnã Pataxó) 
 A questão financeira pesava porque muito cara a estadia em 
Belo Horizonte. (Entrevista com Bruna Sales Monteiro - 
Mihaywere). 

 

Sob essa perspectiva, as conquistas relacionadas a recursos financeiros, 

como a bolsa permanência, aparecem nas entrevistas enquanto fatores 

fundamentais para um percurso de melhor qualidade no Curso.  

 
Graças a Deus, quando eu entrei, já entrei recebendo a Bolsa 
Permanência isso ajudou bastante. Umas das dificuldades era 
em relação a moradia, né? Seria bastante interessante se a 
Universidade disponibilizasse de uma moradia estudantil para 
nós indígenas, mas ouvindo as histórias dos colegas que 
passaram por lá antes da gente, percebemos que com a bolsa 
permanência, ajudou bastante. Se estava difícil com a bolsa 
permanência, para os colegas que passaram antes da gente foi 
mais difícil ainda, né? Eles não tinham bolsa, não tinham nada, 
só recebiam uma ajuda de custo. Se eu não me engano, era só 
a bolsa do PIBID, não tinha bolsa permanência, (Entrevista com 
Kevin Robert Dias Santos). 

 

O subsídio à alimentação também aparece como fator fundamental para 

tornar a permanência dos estudantes no curso viável.   

 

Por mais que tenhamos dificuldade, a gente tem esses auxílios, 
né? Eu acho muito importante a bandejão, porque, assim, eu 
estudei no IFBA não tinha, a questão da alimentação, do 
bandeijão. (Entrevista com Mariceia Meirelles Guedes - Ahnã 
Pataxó).  

 

A configuração da relação dos professores com os estudantes aparece de 

forma recorrente nas entrevistas enquanto um fator que torna a permanência no 

Curso menos desafiadora.  

 

E sem dizer que os professores né, os professores são muito 
acolhedores. Eu me recordo que a professora Ilaine teve um dia 
que eu estava desesperada assim chorando e dizendo “A 
professora eu quero ir embora´´- porque minha avó tinha ficado 
internada e eu endoidei aqui querendo ir embora. Porque, assim, 



 

  37 

é complicado sabe, ficar longe da família e ainda ter algo assim 
- e ai foi a professora Ilaine que me acalmou, né? Ela era 
coordenadora do meu curso no tempo e conversou comigo. 
Então, assim, esse acolhimento dos professores também é 
muito essencial. É bem importante para estar nos ajudando a 
suportar esses 35 dias. Porque, assim, são 35 dias muito 
difíceis.  (Entrevista com Bruna Sales Monteiro – Mihaywere). 
 
Meu primeiro contato com a Universidade foi na UNEB em 
Salvador, e eu não me sentia em casa, me sentia um pouco 
retraído, não me sentia acolhido pela Universidade. E quando fui 
para UFMG me senti totalmente diferente, me senti totalmente 
acolhido pelos professores, pelos coordenadores. Foi uma 
sensação totalmente diferente. (Entrevista com Kevin Robert 
Dias Santos). 

 

A relação, o diálogo com as lideranças indígenas também aparece nos 

relatos enquanto uma força do Curso que, por sua vez, tem impacto nas 

trajetórias dos estudantes.  

 
A gente levou sempre no diálogo.  Pelo menos naquela época 
era frequente, assim, quando chegavam os representantes, no 
caso essas lideranças, ele sentavam com a gente antes de ter a 
reunião com os professores e com o colegiado para apresentar 
as nossas demandas. (Entrevista com Aline Silva de Andrade) 

 

Além dos aspectos estruturais, é preciso pontuar que para alguns dos 

entrevistados, a experiência do Curso foi atravessada pelo evento da Pandemia 

de Covid-19.  

No ano de 2020, o mundo passou por uma pandemia e aqui no Brasil 

houve uma grande mudança, inclusive na educação em que a população 

brasileira teve que se adaptar ao um Ensino Remoto. Isso não foi diferente para 

os estudantes das Universidades e o FIEI passou por modificações de 

funcionamentos das aulas e mesmo de ingresso no Curso. 

A prova do vestibular foi momentaneamente substituída pela elaboração 

de um memorial. Além disso, os estudantes já inscritos no Curso tiveram que 

aprender a usar a tecnologia. Com o ensino online, a aprendizagem se tornou 

ainda mais difícil, pois os estudantes indígenas não tinham uma relação próxima 

com as tecnologias digitais. Em muitos casos, inclusive, a qualidade da internet 

era ruim, dificultando a aprendizagem dos estudantes.  

 



 

  38 

E a gente estudou por dois anos aqui e pegou a Pandemia, o 
que foi algo muito difícil. Estudar remotamente, para mim, era 
um bicho de sete cabeça, porque tipo eu não tinha, vamos se 
dizer assim, eu não sabia muito mexer com coisas tecnológicas, 
né? Então, as aulas começaram ser remotas e foi muito difícil 
para mim. Quando é a aula presencial você está ali, você tira as 
suas dúvidas, você consegue pegar e tal, mas quando é 
remota... Eu, na minha visão, para mim, não é tão satisfatório 
você estudar remotamente, né? Eu tenho uma certa dificuldade. 
Então, para mim só prejudicou por conta disso. (Entrevista com 
Bruna Sales Monteiro - Mihaywere) 
 
Por exemplo, nós fizemos e apresentamos Estágio na época da 
pandemia. Na época da pandemia a escola estava fechada, e 
você fazer estágio e apresentar projeto de intervenção em época 
de pandemia foi muito difícil. Mas nossa turma conseguiu! Os 
professores são muitos atenciosos, conseguiram nos orientar de 
forma tranquila para que a gente pudesse avançar e que o nosso 
curso também não se atrasasse tanto. (Entrevista com Mariceia 
Meirelles Guedes - Ahnã Pataxó).  

 

Também nessa experiência, a postura dialógica do curso e das pessoas 

nele envolvidas aparece enquanto fator que viabiliza a permanência na 

Formação.  

A partir da experiência vivida, os entrevistados apontam caminhos, 

sugestões, reivindicações para o curso, para a Universidade e para as pessoas, 

conforme será discutido em tópico posterior.  

Tendo apresentado aspectos das experiências vividas pelos entrevistados 

no Curso, são compartilhadas a seguir suas impressões quanto aos impactos da 

Formação. 

 
4.4. Impactos do FIEI  

 

De acordo com os entrevistados, são vários os efeitos do FIEI nas 

comunidades do povo Pataxó da Bahia.  Além da construção de uma relação 

intercultural entre conhecimentos tradicionais e científicos, o Curso promove 

uma grande troca entre os povos que fazem parte da Formação.  

A Formação, segundo os entrevistados, fomenta um desenvolvimento 

pessoal e profissional para os estudantes, qualificando o ensino dentro das 

comunidades. Ademais, trazendo, de fato, um ensino diferenciado de qualidade, 



 

  39 

o FIEI é responsável pela produção de trabalhos que retornam para as 

comunidades com novos materiais didáticos e de muitas qualidades.  

Aline e Bruna, por exemplo, relatam os efeitos do FIEI em suas maneiras 

de se relacionar com as pessoas  

 

Então o FIEI, ele teve uma grande importância na minha vida, 
né? Eu sempre fui uma pessoa bem tímida, né? Então quando 
eu vir pra formação eu tive que aprender a falar em público, 
aprender me relacionar mais com pessoas, tanto do meu povo 
quanto pessoas não indígenas.  Inclusive, assim, através do FIEI 
eu construir várias amizades, (Entrevista com Bruna Sales 
Monteiro - Mihaywere). 
 
Para mim eu acredito que me ajudou muito a desenvolver a fala 
e esse medo de falar em público, eu era muito vergonhosa hoje 
ainda sou. Mas hoje eu tenho mais naturalidade de falar me deu 
mais uma autoconfiança na minha fala no que as aulas em si, 
né? Ajudava muito a gente debater, (Entrevista com Aline Silva 
de Andrade). 

 

O trabalho sob a perspectiva da interculturalidade entre saberes 

científicos e tradicionais produz, na opinião de parte do grupo, importantes 

efeitos, inclusive fortalecendo a cultura do povo.  

 
Aprendi muitas coisas principalmente em relação a você 
trabalhar os dois conhecimentos, né? A questão do 
conhecimento tradicional junto com o conhecimento cientifico a 
gente chega na Universidade com os nossos conhecimentos 
tradicionais e aprende bastante também o conhecimento 
ocidental, o conhecimento cientifico. E os professores ajudam 
bastante a gente saber mesclar os dois conhecimentos. 
(Entrevista com Kevin Robert Dias Santos). 
 
O FIEI também nos fez sistematizar várias linhas de pesquisas. 
Fez com que esse meio, que esse material se tornasse material 
pedagógico voltando para nossas comunidades. Então, o 
aprendizado que o FIEI construiu, que eu consegui construir no 
FIEI foi tudo isso, esse protagonismo, essa autonomia que a 
gente escreva nossa própria história. (Entrevista com Mariceia 
Meirelles Guedes - Ahnã Pataxó). 

 

A partir do FIEI, muitos discentes retornam para as comunidades 

exercendo funções novas funções. Não atuam somente nas escolas, mas em 

vários outros espaços. Outros usam o conhecimento adquirido no Curso para 



 

  40 

prosseguir em outros cursos e carreiras. São muitos, portanto, os efeitos da 

Formação.  

Nas comunidades, o desejo de ingressar no FIEI é muito grande e isso se 

dá, em parte, pelas experiências que são compartilhadas pelos estudantes em 

seus territórios.  
 O movimento que o FIEI faz dentro da nossa comunidade aqui 
de Aldeia Velha é que todo mundo quer chegar no FIEI.  A gente 
chega falando tanto do FIEI, tanto das pesquisas, apresentando 
os nossos trabalhos, falando dos nossos trabalhos, que muitas 
pessoas fazem as provas e querem chegar no FIEI. (Entrevista 
com Mariceia Meirelles Guedes - Ahnã Pataxó). 

 

A percepção predominante é a de que o curso tem o potencial de 

fortalecer a comunidade.  

 
Como eu falei né? o FIEI ele abre a nossa mente pra gente 
ajudar a nossa comunidade, buscar o conhecimento e ajudar 
nossa comunidade. (Entrevista com Kevin Robert Dias Santos) 

 

Há a percepção de um fortalecimento cultural a partir do ingresso de 

alguns estudantes na Universidade. É comum que eles aproximem mais da 

cultura tradicional de seu povo devido os vários rituais e movimentos feitos no 

FIEI. 
A gente fazia os rituais toda sexta feira, né? no hotel L´space 
onde a gente ficava, e era os rituais que também me fortalecia, 
porque é o que eu sempre falo se o espírito da gente tá forte a 
gente continua forte, então assim era uma renovação pra mim 
ser acalentada, vamos se dizer assim, pelos meus naô (espirito). 
(Entrevista com Bruna Sales Monteiro - Mihaywere). 

 

Especificamente no campo da educação, área prioritária da formação, são 

relatadas trocas de conhecimento “entre” e “intra” povos, fortalecendo os 

conhecimentos de cada indígena.   

 
Eu acho que depois do curso a gente teve assim é um 
clareamento melhor sobre a questão mesmo de educação, né? 
(Entrevista com António César da Conceição Braz).  
 
Para aquelas pessoas que não têm muita ligação com a questão 
cultural, acredito que mostra outra visão. Eu vejo por algumas 
pessoas da nossa escola mesmo que a maioria hoje são 



 

  41 

formados pela UFMG. A maioria, então, assim, eu vejo algumas 
pessoas têm outra visão hoje do que é educação escolar 
indígena. Não vou dizer que é 100% porque tem pessoas que 
têm a mente fechada, mas ajuda muito mesmo ampliar essa 
visão do de que o tradicional tem que estar incluso. (Entrevista 
com Aline Silva de Andrade).  

 

São compartilhadas mudanças nas metodologias e práticas de ensino a 

partir do Curso.  
Muitos alunos do FIEI às vezes não tinham o conhecimento de 
como atuar na sala de aula, né? Então, a partir desse ingresso 
que você teve e junto a UFMG e dos conhecimentos que você 
teve de outras comunidades de outros povos que a gente não 
conhecia, eu acho que ajudava a clarear mais como atuar dentro 
da sala de aula, né? (Entrevista com António César da 
Conceição Braz) 

 

Além disso, há a percepção de que o Curso fortalece a relação da escola 

com a comunidade.  

 
Me recordo de um trabalho que a gente fez na nossa escola, 
Escola estadual de Coroa Vermelha, que foi um projeto como se 
fosse o Estágio. Aí gente desenvolveu o projeto de valorização 
de algumas modalidades de jogos indígenas. A gente tem os 
jogos indígenas na nossa comunidade, que é um momento de 
celebração, festa pros parentes, né? De forma de valorizar 
também as nossas brincadeiras, e esse projeto a gente visou 
valorizar algumas modalidades, a gente não fez de todas as 
modalidades.  (Entrevista com Bruna Sales Monteiro - 
Mihaywere). 

 

Os trabalhos de Percurso são materiais que acabam se tornando 

materiais didático muitos ricos, com diversos temas envolvendo as questões 

tradicionais e ocidentais que são utilizados pelos professores, enriquecendo 

esse conhecimento diferenciado e com muita qualidade.  

 
Aqui a gente tem vários trabalhos dos colegas que passaram 
pelo FIEI que ajudam bastante e servem de material escolar 
também. Tem trabalho relacionado aos jogos infantojuvenis, que 
enriquece bastante nossa comunidade. Meu trabalho mesmo, 
que fala sobre o crescimento populacional de Aldeia Velha, a 
gente sabe que ele ajuda a entender os na comunidade, seja na 
questão da saúde, na questão da água, dos recursos elétricos. 
Então, os trabalhos acadêmicos de certa forma ajudam bastante 
a gente a lidar com certos desafios que vai aparecer. (Entrevista 
com Kevin Robert Dias Santos) 



 

  42 

4.5.  Méritos e demandas 
 
 

Os indígenas que passaram pela Formação elogiam muito o Curso e 

também a UFMG.  A formas que os alunos das formações são tratados por cada 

profissional da Universidade, sejam eles seguranças, os funcionários da 

manutenção e da limpeza, os próprios professores, é algo muito elogiado por 

todos.  

 

E assim um outro ponto positivo são os professores, né? Os 
professores do FIEI eles são muitos acolhedores.  Eles são 
muitos amigos. Nossa, eles dão um suporte muito bom quando 
a gente vem estudar. Tanto eles, quantos todos os profissionais 
ali da FAE, né? Desde do segurança, a pessoa ali dos serviço 
gerais, todos são muitos acolhedores com a gente, (Entrevista 
com Bruna Sales Monteiro - Mihaywere) 

 

Além disso, as metodologias de ensino, respeitando cada especificidades 

de cada povo que frequenta o Curso e a inclusão dos conhecimentos tradicionais 

dos povos indígenas em seus ensinos, são pontos avaliados positivamente.  

 

Quando os professores saem lá de Minas Gerais que vem para 
nossas comunidades esse é um ponto muito positivo, (Entrevista 
com Mariceia Meirelles Guedes - Ahnã Pataxó) 

 

As lideranças são apontadas não apenas como parceiros importantes, 

mas são  percebidas pelos estudantes como parte fundamental do Curso sendo, 

inclusive, resonsáveis por muitos de seus avanços.  

 

Então acho que uma coisa positiva aí foi na verdade a conquista 
das lideranças. Porque se não fosse eles estarem sempre 
buscando o melhor para os professores indígenas da região 
nesse período a gente não tinha esse direito (Entrevista com 
António César da Conceição Braz).  

 

 Os seminários temáticos são atividades avaliadas de maneira muito 

positiva pelo grupo.  
Algo que eu gosto bastante do FIEI é os seminários, né? Cada 
modulo que a gente ia lá era seminários com temas relevantes.  



 

  43 

Gosto bastante dos seminários que acontecem no FIEI. 
(Entrevista com Kevin Robert Dias Santos).  

 

Algo que também que foi elogiado pelos indígenas foi a abertura que a 

Universidade dá para relatar demandas para melhorar o Curso Isso faz com que 

a cada módulo realizado sejam observadas melhorias significativas.  

 
Sempre quando a gente tinha algo para falar a gente falava nas 
assembleias, questionava e sempre era, pelo menos na maioria 
das vezes, era atendido. (Entrevista com Aline Silva de Andrade) 

  

A Formação Intercultural para Educadores Indígenas (FIEI), é uma 

formação que é muito elogiada, mas há, na perceção do grupo entrevistado, 

melhorias para serem realizadas.  

Como anteriormente relatado, a moradia é uma demanda comum aos 

estudantes. Reivindica-se um local apropriado para que os estudantes possam 

se hospedar.  
Como eu já falei anteriormente, em outra pergunta, eu falo que 
é só negativo é a gente não ter um local para ficar. Sair sem 
saber em qual hotel iremos ficar, se esse hotel é acolhedor... 
Então, o ponto negativo é que a gente não tem esse lugar 
direcionado que nos dar uma tranquilidade, que nos dá um alivio 
psicológico, uma segurança melhor.  (Entrevista com Mariceia 
Meirelles Guedes - Ahnã Pataxó). 

 

Outra reivindicação é em relação à inclusão de professores indígenas nos 

cursos do FIEI. 
Eu acho que o FIEI vai melhorar bastante. Já é um curso de 
excelência, mas vai ser mais benéfico ainda quando tiver um 
professor indígena lá, fazendo parte do quadro de professores 
do FIEI  (Entrevista com Kevin Robert Dias Santos). 
 

Houve também demanda por maior ênfase em conhecimentos científicos 

no Curso. 

 

Eu vejo que está certo essa formação voltada para o tradicional, 
mas também não pode se esquecer do lado ocidental. Porque 
eu digo assim teve um episódio que eu fiquei um pouco 
chateada, né? A gente tinha que fazer uma aula e tal. Era a 
minha primeira aula que eu tinha feito pro trabalho para 
apresentar, né? E aí professora não gostou muito, porque eu 
trouxe uma parte da Matemática sobre o π e tal, e aí ela não 



 

  44 

gostou muito e ela falou que deveria ser uma aula com o saber 
tradicional daquele assunto. (Entrevista com Bruna Sales 
Monteiro - Mihaywere). 

 

A maior proximidade entre Curso, FUNAI e SESAI, parece ser 

fundamental sob o olhar dos estudantes. 

 

Também posso dizer pra vocês assim talvez como ponto 
negativo também, essa ausência da SESAI e da FUNAI. Seria 
importante ter uma maior assistência, nem que seja nesses 
períodos de participação, da presença em loco dos parentes aí 
em Minas Gerais. A FUNAI e a SESAI deveriam dar um pouco 
mais de assistência.  (Entrevista com Mariceia Meirelles Guedes 
- Ahnã Pataxó) 

 

Além de avaliarem e sugerirem caminhos relacionados ao Curso, os 

entrevistados também refletiram sobre sua participação na Formação. Aline, por 

exemplo, reflete sobre o histórico da conquista do direito à formação em nível 

superior para professores indígenas e reitera a importância das pessoas que 

acessam esse direito contribuírem, de forma ativa, com a sua comunidade.   

 

Assim uma mensagem que eu queria que você deixasse é 
porque às vezes a gente só aponta para Universidade que tá 
errando, mas a gente precisa também valorizar nós indígenas. 
Precisamos valorizar essa oportunidade que nós temos né? Algo 
que eu nunca esqueço na mensagem que Ahnã deixou no meu 
percurso é que essa luta é uma luta que vem dos nossos mais 
velhos. A gente precisa valorizar esses momentos de graduação 
e muitas vezes nós falhamos, né? Nós precisamos ir para lá não 
para “oba, oba”, e sim para trazer para a nossa comunidade o 
Retorno, né? Porque é por isso que as nossas lideranças 
assinam uma declaração. Elas esperam de nós que a gente 
possa valorizar esse conhecimento que a gente busca na 
Universidade para a gente voltar e dar o nosso melhor para 
nossa comunidade. Então, acho que isso deve ser bem 
enfatizado porque não adianta a gente só apontar o que estar 
errando a Universidade e nós estamos fazendo o quê, né? Então 
é algo que eu sempre pensei quando eu estava lá era isso, né 
trazer o melhor para minha comunidade e representar bem eles 
lá. (depoimento de Aline Silva de Andrade).  

 

O depoimento de Aline nos ajuda a pensar que a qualidade do Curso e de 

seus efeitos é uma tarefa coletiva e intercultural.   



 

  45 

5. CONSIDERAÇÕES FINAIS 
 

Falar dos Impactos do FIEI nas comunidades indígenas Pataxó é muito 

importante para o povo e para o movimento indígena. Por outro lado, é preciso 

também identificar aspectos que precisam ser melhorados na Formação.  

Sob essa perspectiva, neste trabalho busquei abordar os impactos que a 

formação intercultural Para Educadores Indígenas (FIEI) causa nas trajetórias 

pessoais e nas comunidades Pataxó.  

A educação sempre foi algo que os mais velhos do povo Pataxó sempre 

sonharam para as novas gerações. Pelo fato de que as lutas físicas com suas 

burdunas, takape (lança), e o arco e flechas, não serem mais eficazes como 

antes, com o passar do tempo eles passaram a ter um contato com a escrita, 

mas a falta de leitura fez com que os não indígenas enganassem nossos 

anciãos.  

A Constituição 1988 nos assegurou o direito à uma educação escolar 

específica e diferenciada para que as crianças indígenas pudessem ter o acesso 

a escrita e leitura de qualidade respeitando nossas tradições e Língua, 

respeitando nossos costumes e também nossas crenças. Com a conquista da 

escola, a luta continuou, agora por vagas nas Universidades.  

Nesse cenário, após vários programas de magistério em 2009 se inicia 

uma formação intercultural na UFMG. Nela, os alunos, futuros licenciados, iriam 

aprender os conhecimentos científicos, e também os conhecimentos tradicionais 

dos povos indígenas.  

A Formação Intercultural para Educadores Indígenas (FIEI), trabalha 

muitos com esses dois saberes, que são importantes para as escolas em nossas 

bases. E, desde então, esse Curso vem trazendo melhorias na educação 

indígena, fortalecendo nas lutas do povo e também pessoalmente para aqueles 

indígenas que cursam ou que já cursaram o FIEI.  

Na educação, atualmente houve uma grande mudança em relação a falta 

de professores indígenas sem graduação. Hoje, os professores já são 

graduados, e são poucas as escolas que ainda têm professores não indígenas.  

As metodologias de ensino também sofreram mudanças. Antes, com 

professores não indígenas, o ensino não se orientava pela matriz curricular 



 

  46 

diferenciada. A participação dos Pataxós na Formação intercultural fez com que 

os professores incluíssem outros saberes e metodologias, muitas delas 

experimentadas no próprio FIEI.  

No FIEI, os alunos têm a oportunidade de aprender novos conceitos de 

ensino com os diversos povos que tem no Curso, valorizando ainda mais essa 

interculturalidade e o multilinguismo.  

O aprendizado é ainda mais enriquecido com visitas em escolas do 

município de Belo Horizonte, o que nos mostra que as escolas da cidade também 

têm suas especificidades, fazendo, assim, com que os professores indígenas 

estejam cada vez mais atentos ao que cada comunidade tem a oferecer. Isso faz 

com que as escolas tenham ainda mais uma conexão com a comunidade e 

moradores.  

Os trabalhos de Percurso feitos na Universidade, com temas variados, 

valorizam as riquezas de cada território e as histórias de luta de cada 

comunidade. Esses trabalhos produzidos pelos estudantes retornam para 

nossas aldeias como materiais didáticos, que podem ser trabalhado em sala de 

aulas nas turmas de Ensinos Fundamental e Médio. 

Os alunos do FIEI também participam de seminários temáticos, o que 

também os ajuda a construir saberes e metodologias para a escola e para além 

dela. Os temas abordados se relacionam com as Línguas maternas, com a 

interculturalidade, com a educação, com a demografia, com a saúde, entre 

outros muitos assuntos.  

Além de promover mudanças na educação, o Curso faz com que alunos 

também mudem suas posturas. Normalmente os indígenas chegam no Curso 

com uma certa timidez, com pouco diálogo e dificuldades na leitura e escrita de 

textos acadêmicos. Ao longo do Curso, os professores trabalham para que os 

alunos possam mudar sua postura, tanto em sala de aula como em debates fora 

das escolas, ajudando muito nas lutas do povo.  

Os povos indígenas do Brasil estão sempre em movimento em busca de 

melhorias para o povo. Os indígenas estão em constantes reuniões em busca 

das melhorias na educação, saúde, territórios, abastecimentos de águas e vários 

outros benefícios para os indígenas e comunidades. Para que esses benefícios 

cheguem em nossas comunidades é importante que sejam relatadas todas as 

dificuldades e problemas, através de documentos bem elaborados detalhando 



 

  47 

dessas carências que ocorre dentro das aldeias. Para elaborar um bom 

documento é preciso ter domínio da escrita e conhecer as necessidades do 

território, para realizar as cobranças pontuais. 

 No FIEI, os professores trazem para as salas de aulas todos os atos que 

estão acontecendo no Brasil relacionados aos povos indígenas, fazendo com 

que os estudantes entendam sobre estes movimentos e o que pode afetar 

negativamente aos povos de regiões mais afastadas e nossas regiões. São 

organizados debates e caminhadas com faixas e cartazes dentro da 

Universidade para que a comunidade da UFMG conheça um pouco da realidade 

indígenas. Essas ações são levadas para as nossas lutas na base.  

O Curso também é importante para a área da cultura. O FIEI nos ajuda 

muito fazendo com que tenhamos um conhecimento amplo dos povos originários 

do país. Essa Formação se fortalece com os rituais que acontecem no campus 

e nos espaços em que ficamos hospedados. Tem muitos estudantes que em 

suas aldeias não se envolvem nas questões culturais e que, ao chegar no Curso, 

passam a interagir e participar dos rituais. Assim, o FIEI, de certa forma, ajuda 

seus alunos a desenvolver uma afinidade cultural e autuar na busca por 

melhorias e respeito do povo Pataxó.  

Por meio das entrevistas, percebi que o Curso contribuiu para avanços no 

movimento indígena, e na melhoria da qualidade do ensino nas comunidades - 

porque o Curso proporciona várias ideias de como lecionar uma aula 

diferenciada, melhorando educação indígena –, na cultura e na participação dos 

estudantes na comunidade.  

Por outro lado, ao relatar situações que, na visão dos alunos poderiam 

melhorar ou mudar, como moradia, recursos financeiros e inserção de 

professores indígenas, espera-se que esta pesquisa contribua para o 

aprimoramento do FIEI.  

 

 

 

 

 

 

 



 

  48 

6. REFERÊNCIAS 
 

BRASIL. [Constituição (1988)]. Constituição da República Federativa do 
Brasil. Brasília, DF: Senado Federal, 2016. 496 p. Disponível em: 

https://www2.senado.leg.br/bdsf/bitstream/handle/id/518231/CF88_Livro_EC91

_2016.pdf. Acesso em: 20 de setembro 2024. 

 

CARMO, Angelo Santos do. Aldeia Velha, Saberes, Fazeres e Memória. 

Monografia apresentada na Licenciatura Intercultural em Educação Escolar 

Indígena –LICEEI-UNEB, 2019. 

 

DUTRA, Mara Vanessa; REZENDE, Zélia; RESENDE, Márcia Maria Spyer; 

MATTOS, Kleber Gesteira; ALMEIDA, Maria Inês de; ÁLVARES, Myriam Martins 

e ROMANELII, Lilavate Izapovitz. Krenak, Maxacali, Pataxó e Xakriabá: a 
formação de professores indígenas em Minas Gerais. Em Aberto, Brasília, v. 

20, n. 76, p. 74-88, fev. 2003. 

 

GUEDES, Mariceia Meirelles. Intercâmbio cultural e territorial enquanto 
prática pedagógica diferenciada. 2018. 93 f. Trabalho de Conclusão de Curso 

(Licenciatura Habilitação em Ciências da Vida e da Natureza.) Formação 

Intercultural para Educadores Indígenas – FIEI. Universidade Federal de Minas 

Gerais - UFMG, Belo horizonte, 2023. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  



 

  49 

7. ANEXO 
 

Roteiro de Entrevista 
Identificação entrevistado 
Nome completo 
Idade 
Aldeia 
Qual a relação / forma de atuação histórica e atual no campo da educação, da 

cultura e/ou do movimento indígena?   
1. Ingresso no FIEI 

Como foi o seu processo de ingresso / entrada no FIEI? (Motivações para 

entrada no Curso; razões da escolha da habilitação; relação com o processo 

seletivo etc.)  
2. Permanência no FIEI 
3. Como foi a sua trajetória no FIEI? (Incentivar que conte a sua história no Curso) 
4. Quais os principais desafios enfrentados por você para a permanência no 

FIEI?  
5. Quais as saídas ou soluções apresentadas às demandas apresentadas por 

você e/ou pelos seus colegas para permanência no Curso?  (Explorar as 

questões relacionadas a recursos financeiros, estadia, apoio da equipe etc.) 
Há conquistas do Curso que você considera importantes? Quais?  

6. Efeitos FIEI  
7. Quais aprendizados você construiu no Curso?  
8. Quais os efeitos produzidos pelo FIEI na sua formação acadêmica e 

pessoal? (Questão central ao seu problema de pesquisa: explorar os campos 

da educação, da cultura e do movimento.) 
Quais os efeitos produzidos FIEI para a sua aldeia? (Questão central ao seu 

problema de pesquisa: explorar os campos da educação, da cultura e do 

movimento.) 
9. Avaliação FIEI 



 

  50 

Quais são os pontos positivos do FIEI? 

Quais são os pontos negativos do FIEI? 

Na sua opinião, o que ainda precisa mudar para o FIEI ser o Curso ideal para 

os indígenas? 

 


